

جمهورية العراق ديوان الوقف السني مركز البحوث والدراسات الإسلامية



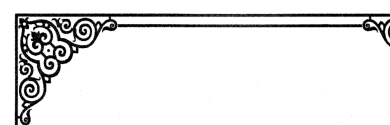
# التفسير التحليلي

للشطر الأول من سورة آل عمران

شاكر جمعة بكري الكبيسي



جميع الآراء التي في هذا المطبوع تمثل رأي كاتبها وهي لا تعبر بالضرورة عن رأي المركز حقوق الطبع محفوظة للمركز

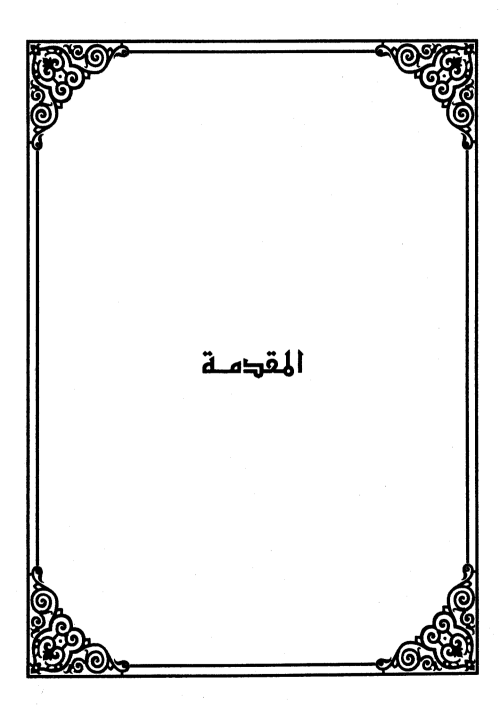


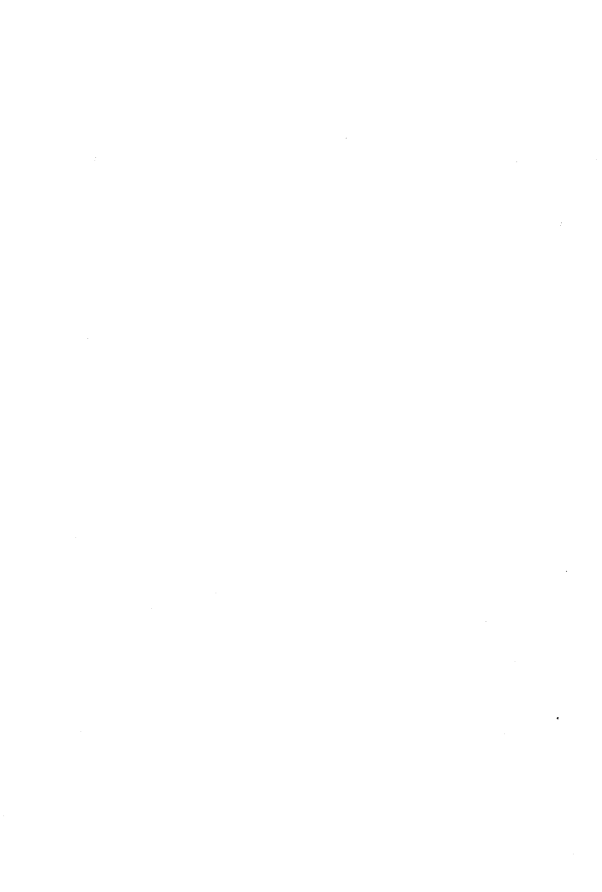
# الإهداء

إلى من تلقاني بكرم النهيافة وقربني بصلة الأخوة وشجعني في مواصلة البحث أخي وزميلي الدكتور صالح كرامة قمزاوي عميد كلية التربية في المهرة.

أقدم بحثي هذا وفاءً وحباً.

الباحث







#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على النبي الأمين، وعلى آله وأصحابه حماة الدين، وعلى من اهتدى بهديهم إلى يوم الدين.

وبعد:

فأقدم لطلبة القرآن هذا البحث المتواضع في تحليل الشطر الأول من سورة آل عمران المباركة بعد أن عشت معها ما يزيد على ثلاثة أشهر: شوال وذي القعدة وذي الحجة.

جلست إلى آل عمران أولا، لأستمع ما تتلوه علي من بيّنات، وما ترويه من أخبار، وما تحكيه من قصص، حتى إذا استبانت حدودها، واستعلنت ملامحها، وظهرت صورتها، وتميزت قسماتها. حاورت نصوصها بلو ولماذا وكيف ثم أردفتها بلعل وأخواتها، طامعاً في اكتشاف سر الجمال فيما أظهرت وروعة البيان حيث تعطرت ثم استأذنتها للسمر معها، فإذا بها تكني عن سر مكتوم خلف الرسوم، وأومأت لي إلى مفتاح أبوابه فإذا هي حروف المعاني وآثارها وصياغة الأفعال وأستارها وتقديمها وتأخيرها إلى غير ذلك من أدوات العربية وآلاتها فدعاني الولع بها أن أخلو وإياها في ساعات من الليل آخره، توسلت إليها بمن أنزلها أن تدخلني في محارمها لتلقي حجابها، وتكشف سترها وبعد أن أخذ مني الطمع كل مأخذ، سارقتها النظر، فكلما وقعت عيني على طرف من زينتها، قلت: باسم الله، وتناولت ما وصلت إليه يدي، وأسعفت فيه آلتي، واحتالت عليه حيلتي، فجمعت ما التقطت في هذا المجموع مما زعمت فيه أله نهاية جهدي وغاية أمري وحسبي أني أعترف في قرائي من هو أطول بدأ وأكمل آلة وأوسع حيلة.

#### طريقتي في تحليل النصوص

أجمل لقرائى طريقتى في تحليل النصوص في النقاط الآتية:

أولاً: تركت الحديث عن أسباب النزول إلا فيما مست إليه الحاجة أو دعت اليه الضرورة لأن أسباب النزول غير ما أنا بسبيله من قانون التحليل.

ثانياً: ألقيت جميع ما عندي من أفكار و آراء مسبقة عن النص، وطرحت نفسي أمامه، يخاطبني خطاب من لم يسمع عنه شيئاً، وفتحت له آفاق نفسي كلها، فإذا تأدى إلي معنى أو أكثر من معانيه عارضت ذلك بما تأدّى إلى من سبقني حسب ما يسمح به الزمان والمكان وسجلت ما أحسب أنه راجحاً بعد ذكر ما تأدّى من المعاني إلى غيري إن رأيت في ذلك مصلحة.

ثالثًا:عمدت إلى إعادة الكلم إلى جذورها، أستقصىي حقائقها؛ مجردة ومزيدة لأتعلم سر نقلها وانتقالها.

رابعاً: رزت حروف المعاني مع عمالها في سياقها فأثبت ما عن لي أنه الأقرب إلى تأدية المعنى وأنا على يقين أن ذلك من مطارح العراك لغة وبياناً.

خامساً: أجهدني تقليب كلمات الجمل تقديماً وتأخيراً ،صلة وحذفاً، عطفاً وذكراً، لأقرر سر العدول عن جميع هذه الوجوه إلى صورة النص في صياغته.

سادساً: كنت آخذ ما تأدى إلي من المعنى وأحاول صياعته في صورة أخرى لأضع يدي على سر الإعجاز في الإيجاز فأثبته.

سابعاً: حضرت بما عندي من الموروث الثقافي، أستعين به في اكتشاف مخزون النص، فكانت معارفي على تواضعها لا تبخل علي في الإيماء إلى معنى أو الإشارة إلى سر أو إلى الاثنين معاً.

ثامناً: سافرت إلى عصر نزول النص أستقرئ أثره النفسي والاجتماعي والعسكري يوم نزوله والإعلان به وسجلت بعض ذلك تدريباً للطالب وجلاء لوجه من وجوه التحليل بعد أن تراكم عليه غبار الزمن.

تاسعاً: كثيراً ما كانت تضعف أدواتي في فتح كنوز النص فأطلب العون من كل ما أتوهم فيه معيناً فإذا أعياني الطلب طرحت نفسي بين يدي ربي بالافتقار والعجز وبالاستغفار والإنابة متوسلا ضارعا، فكانت أحياناً تشرق على روحي وعقلي بعض أنوار المعاني في النص أحس أنها كانت قريبة مني فلم أرها فأسارع إلى تدوينها مخافة احتجابها ثانية.

عاشراً: نظمت ما قصدت إلى تحليله من آي آل عمران في أربعة عشر فصلاً يحتوي كل فصل من الآيات ما أتوهم أن بينها آصرة، وأوسعت لها صدر الفصل لتكون أول ما يباشرها النظر ويعانقها اللقاء .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



#### التمهيد

# في معنى التفسير التحليلي

نقدم فيه تعريفاً باسم الكتاب وعنوانه من الناحيتين اللغوية والاصطلاحية ليكون القارئ على بينة مما قصدنا اليه في هذا الكتاب، ونتبعه بتمهيد حول سورة أل عمران عموماً.

#### أولا: التعريف اللغوي:

اسم الكتاب مركب من كلمتين \_ التفسير والتحليل \_ ومعرفة المركب متوقفة على معرفة أجزائه لهذا جعلنا لكل كلمة منهما تعريفها الخاص بها.

#### أ- كلمة التفسير:

التفسير: مصدر الفعل المضعف \_ فَسَر \_ فهو من باب التفعيل جاء في المغني في تصريف الأفعال: أن الأغلب في فعّل أن يكون للتكثير إما في الفعل نحو: جوّلتُ وطوّفتُ أي أكثرت الجولان والطواف أو أن يكون في الفاعل نحو: موّتت الإبل أي كثر فيها الموت أو يكون التكثير في المفعول نحو: غلّقت الأبواب أي الأبواب الكثيرة ولهذا لم يجز: غلّقت الباب (۱)، وعلى هذا فكلمة التفسير فيها دلالة على الكثرة في المفعول ولا تدل على كثرة الفاعل إلا بتكلف، هذا هو المعنى الصرفي للكلمة، وإليك المعنى القاموسي، يقال: فسر الشيء أي أبانه، والفسر: البيان وكشف المغطى؛ويقال: فسرت الحبة أي ظهرت إذا نبتت وبانت على وجه الأرض (۱).

#### ب- كلمة التحليل:

التحليل: مصدر الفعل المضعف حداً عن وهو من باب التفعيل أيضاً فيأتى

<sup>(</sup>١) المغنى في تصريف الأفعال: ص:١٠٨-١٠٨٠.

<sup>(</sup>٢) اللسان ج١، ٢٦١.

فيه ما ذكرنا في التفسير فأغنى عن إعادته، وأما المعنى القاموسي لكلمة التحليل فهو التجزئة والتفكيك تقول: "حلَّ العقدة أي فتحها ونقضها" (١) فإذا أردت التكثير قلت: حلَّل العقد أي فككها.

#### ثانياً: التعريف الاصطلاحي:

"التفسير التحليلي" هو تبيين معاني الكلم القرآني إفراداً وتركيباً بواسطة تفكيك الآيات والجمل والكلمات إلى أجزائها ليعطى كل جزء ما تستحقه من البيان.

ثالثاً: سورة آل عمران: مدنية و أياتها مائتان

أسماء سورة آل عمران: "الزهراء، الأمان، الكنز، المعينة، المجادلة، سورة الاستغفار، طبية"(٢)

سبب نزولها عند الجمهور: "أنه وفد على رسول الله وفد نجران وكانوا سبب نزولها عند الجمهور: "أنه وفد على رسول الله وفد نجران وكانوا ستين راكباً فيهم أربعة عشر من أشرافهم منهم ثلاثة إليهم يؤول أمرهم: أميرهم؛ العاقب عبد المسيح، وصاحب رحلهم؛ السيد الأيهم، وعالمهم؛ أبو حارثة بن علقمة، أحد بني بكر بن وائل، وذكر من جلالتهم وحسن شارتهم وهيأتهم وأقاموا بالمدينة أياما يناظرون رسول الله في عيسى ويزعمون تارة أنه الله وتارة أنه ولد الإله، وتارة ثالث ثلاثة ورسول الله في يذكر لهم أشياء من صفات الله تعالى وانتفائها عن عيسى الله وهم يوافقونه على ذلك ثم أبوا إلا جحوداً ثم قالوا: يا محمد ألست تزعم أنه كلمة الله وروح منه؟ قال "بلى" قالوا: فحسبنا فأنزل الله فيهم صدر هذه السورة إلى كلمة الله وثمانين آية منها، إلى أن دعاهم رسول الله في الابتهال"(").

<sup>(</sup>١) اللسان: ج٣٠ص:٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط:ج:٣، ص:٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه:ج٣،ص:٩.





# الفصل الأول فى أدلة الوحدانية والرسالة

(الَّمَةُ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ الْهُ الْقَيْوُمُ ﴿ ثَلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ النَّوْقَانُ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا جَايَنتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ اللَّهُ عَزِيدٌ ذُو اَنفِقامٍ ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفَى عَلَيْهِ شَنْ \* فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّسَمَلَةِ ﴿ ﴾ هُو اللّذِي كُفَرُوا جَايِنتِ اللّهِ لَهُمُ هُو اللّهِ عَلَيْهِ شَنْ \* فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّسَمَلَةِ ﴾ هُو اللّذِي مُمَا اللّهِ عَنْهُ إِنَّ اللّهُ مُو اللّهَ إِنَّ اللّهُ إِلَّا هُو الْقَرْضِ وَلَا فِي السَّسَمَلَةِ ﴾ الآيات (١-٦)

#### (التر)

الحروف المقطعة جميعها لا يدخلها التحليل بأي شكل من أشكاله فلا مجال لإدخالها في موضوعنا هذا لذا رأينا أن نتخفف الحديث عنها.

#### ( iii )

أكثر المفسرين على أن لفظ الجلالة اسم علم للذات الإلهية لأنه لو كان اسماً مشتقاً من أله يأله كما يذهب إليه بعض المفسرين لكانت دلالته على الذات الإلهية الإلهية من باب دلالة المجمل على أفراده فلا يمتنع صدقه على غير الذات الإلهية وذلك يبطل دلالة كلمة الوحدانية على وحدانية الله تعالى، ضرورة صدق المشتق على المفهوم الكلي من غير تعيين (۱)، ويؤيد القول بالعلمية: أن الاسم الله اليجوز وصفه بجميع الأسماء الحسنى والصفات العليا بدون العكس"(۲)، ولو قلنا ان

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:١، ص:١٤٣ - ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

الاسم \_ الله \_ ليس علماً على الذات لم يبق بأيدينا اسم أخص منه في الدلالة عليها، وبذلك ينبغي أن يكون للذات الإلهية اسم علم يدل عليها وهذا يتعارض مع نص القرآن الكريم قال تعالى: ﴿رَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا فَٱعَبُدَهُ وَاصْطِيرَ لِعِبَلَدَةِ مَلَ نص القرآن الكريم قال تعالى: ﴿رَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا فَٱعَبُدَهُ وَاصْطِيرَ لِعِبَلَدَةٍ مَلَ نص القرآن الكريم قال تعالى: ﴿رَبُّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا فَٱعَبُدَهُ وَاصْطِيرَ لِعِبَلَدَةٍ مَلَ تَعَلَى الله سَعِيمًا ﴾ (١) ولفظ الجلالة \_ الله \_ هو "الاسم الوحيد الذي لم يتسمَّ به غير الله الله "كن أو أقرب أقوال القائلين بالاشتقاق: أنه من إله يأله، تقول: أله إلى فلان إذا سكن إليه.

وعلى رأيهم أن كلمة -الله - أصلها: الإله، فحذفت الهمزة للتخفيف فصار: الله ولو كان ما يذهبون إليه صحيحاً لكان نظم الآية مرتبكاً فكيف يصح النظم فيها على هذا المعنى: الإله لا إله إلا هو، وسواء قلنا إن الألف واللام للجنس أو للعهد فلا يخرجنا من هذا الارتباك.

#### ﴿ لَا إِلَٰهُ إِلَّا مُو ﴾

من المتفق عليه عند علماء اللغة، إن الإثبات بعد النفي هو من أقوى صيغ الحصر وذلك أن النفي للجنس فيكون المعنى: لا اله موجود إلا هو أو لا إله في الوجود إلا هو.

#### (آلتي)

أصل حيِّ: حَيْيٌ بياءين فأدغمت الياء في الياء وقيل أصلها: حَيْوٌ فاجتمعت الياء والواو وكان السابق منهما ساكناً فقلبت الواو ياءً وأدغمت الياء في الياء (٣).

<sup>(</sup>۱) مریم:۹۵.

<sup>(</sup>۲) التفسير الكبير: ج۱، ص:۱٤۳-۱٤٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ج٣، ص:٨.

وتطلق الحياة على كل من يصح منه أن يعلم ويقدر هذا قول المتكلمين وذكره الرازي رحمه الله واعترض عليه بأن هذا المعنى لا يصح أن يكون صفة مدح يمدح بها الله تعالى لأن هذا المعنى للحياة تتصف به الحيوانات بله الإنسان فكيف يمدح به الخالق جل شأنه؟ وأجاب رحمه الله تعالى بما يأتي:"إن الحي في أصل اللغة ليس عبارة عن هذه الصحة بل كل شيء كان كاملاً في جنسه فإنه يسمى حياً ألا ترى أن عمارة الأرض الخربة تسمى: إحياء الموات. قال تعالى: هو الكامل ولما لم يكن مقيداً.دل على أنه كامل على الإطلاق والكامل في الحياة أن يكون غير قابل للعدم لا في ذاته ولا في صفاته.."(١).

والحياة صفة معنوية يتصف بها الخالق والمخلوق نقول عن الخالق إنه حي ونقول عن المخلوق: إنه حي ولكن لما كان الخالق على واجب الوجود كانت حياته واجبة ولما كان قديماً كانت حياته باقية وهذا على خلاف اتصاف المخلوق بالحياة فلما كان وجوده جائزاً كانت حياته وهذا جائزة ولما كان فانياً كانت حياته فانية ولما كان حادثاً كانت حياته حادثة، وهذا شأن الصفات المعنوية المنسوبة إلى الخالق جل اسمه والتي يصح نسبتها إلى المخلوقين يجب ملاحظة هذا الفارق فيها، ولعل تحلية الاسم – حي – بالألف واللام الدالان على الكمال هي التي جعلت هذه الصفة من الصفات التي مدح بها الخالق فسه.

<sup>(</sup>١) الروم:٥٠.

<sup>(</sup>۲) التفسير الكبير ج:٣،٠٠٠.

#### (الْقَيْنُ)

قيوم: صيغة من صيغ المبالغة أصلها: قيووم فقلبت الواو الأولى ياء وأدغمت في الياء،قال مجاهد: القيوم: "القائم بتدبير أمر الخلق إيجاداً ورزقاً وغير ذلك"(١)، ويأتي في القيوم ما ذكرناه في الحي من أن الألف واللام فيه للكمال وأن هذا الإسم يدل على قيومية الحق أزلاً وأبداً وأن قيوميته واجبة لذاته على بخلاف اتصاف المخلوقين بهذه الصفة، وجاء في قراءة \_ القيام \_ وهي أيضاً من صيغ المبالغة ولكنها أقل من القيوم ﴿ زَرِّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ بِٱلْحَقِّ مُصَيِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَنة للمبالغة ولكنها أقل من القيوم ﴿ زَرِّلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ بِٱلْحَقِّ مُصَيِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوَرَنة

#### ﴿ زَزُّلُ ﴾

من المزيد على الثلاثي: نزل بحرف واحد الذي هو التضعيف وإنما جاءت هذه الزيادة لتعذر نسبة النزول إلى القرآن نفسه فلا يقال: نزل القرآن، وإنما اختيرت نزل على أنزل وكلتاهما تفيد التعدية لأن نزل تفيد التكثير ومن المعلوم أن القرآن أنزل منجماً في ثلاث وعشرين سنة وللدلالة على مكانة القرآن الكريم وشدة حمله وإنزاله كما نقول حمَّلت زيداً كذا إذا كان ما حملته ثقيلاً ومنه قوله تعالىي: ﴿ رَبُّنَا وَلا تُحَمِّلْنَا مَا لا طَاقَةً لَنَا بِهِ ، وللتفريق بين القرآن الكريم وبين الكتابين \_ التوراة والإنجيل \_ لأن الثلاثة جاء ذكرهم في هذه الآية.

وقد يزاد على هذا أيضاً أنَّ أنزل تعني مصاحبة المُنزل للمُنزل بخلاف نزل، والقرآن لا يتأتى فيه ذلك لعدم تحمل الطاقة البشرية حمله مرة واحدة

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير: ج:٣، ص:٩.

ومصداق هذا قوله تعالى: ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ ومصداقه أيضاً ما كان يطرأ على النبي ﷺ حين يتلقى القرآن من الشدة والضيق حتى إنه ليتفصد عرقاً في اليوم الشديد البرد كما حكت ذلك أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها.

#### (عَلَيْكَ)

قدم الجار والمجرور للاختصاص أي نزل عليك لا على غيرك، وفيه رد على الغلاة الذين يقولون إن القرآن أنزل على على العلى جبريل انحرف فيه إلى محمد والشيعة الإمامية يتبرءون من هذا القول ومن قائله.

و(على) من حروف الجر التي تفيد الاستعلاء ولا يخفى ما يفيده هذا الحرف في هذا الموقع حيث التنزيل من الخالق إلى المخلوق ومن الكلام الإلهي إلى لغة البشر، والكاف فيها كاف المخاطب، والخطاب مباشرة من الخالق إلى محمد في وهي تفيد التخفيف من ظل الوسيط \_ جبريل السي \_ وتوصل المخاطب بالمخاطب.

#### ﴿ٱلْكِنَابُ ﴾

الفعل الثلاثي كتنب يكتب من باب نصر ينصر والمصدر كتبا وكتابا وكتابا وكتابة قال في المختار: والكتاب أيضاً: "الفرض والحكم والقدر"(١)، والكتاب هنا: القرآن لأن أل فيه للعهد والمعهود إنما هو القرآن لا غير.

#### ﴿ بِٱلْحَقِّ ﴾

يميل أكثر المفسرين الى أن هذه الكلمة \_ بالحق \_ صفة للقران مثلها مثل

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح: ص ٢٣٦

الكلمة التي تليها "مصدفاً"، يقول الإمام الرازي: "واعلم أنه تعالى وصف القرآن المنزل بوصفين: الوصف الأول: قوله بالحق فال أبو مسلم إنه يحتمل وجوها: أحدها: أنه صدق فيما تضمنه من الأخبار عن الأمم السابقة.

وثاتيها: أن ما فيه من الوعد والوعيد يحمل المكلف على ملازمة الطريق الحق في العقائد والأعمال ويمنعه عن سلوك الطريق الباطل.

وثالثها: أنه حق بمعنى أنه قول فصل وليس بالهزل.

ورابعها: قال الأصم: المعنى أنه تعالى أنزله بالحق الذي يجب له على خلقه من العبودية وشكر النعمة وإظهار الخضوع، وما يجب لبعضهم على بعض من العدل والإنصاف في المعاملات.

وخامسها: أنزله بالحق لا بالمعاني الفاسدة المتناقضة كما قال ﴿ اَلَّذِى أَنزَلَ عَبْدِهِ ٱلْكِنْبَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوْجًا ﴾ وقال: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلْنَاعًا حَيْدِهِ الْكِنْبَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوْجًا ﴾ وقال: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلْنَاعًا حَيْدٍ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْدِلْنَاعًا حَيْدٍ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّ

وهم يميلون إلى اعتبار الباء زائدة ويؤولون الآية على معنى: محقاً مصدقاً، وكلمة حق مصدر حق يحق حقاً ومعناها ثبت ومنه الحديث: (حق الغريم وبرئت نمة الميت) والحق ضد الباطل والحق: الثابت والواقع، والإخبار عن الحق يقال له صدق.

والذي أراه في معنى هذه الكلمة ـ بالحق ـ أن الباء ليست زائدة وأن المعنى على تقدير ـ حاكماً بالحق ـ لا سيما وأن دلالة الحكم مأخوذة في لفظ الكتاب كما ذكرنا سابقاً.

﴿مُمَهَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ ﴾

يقال: صدق زيد إذا أخبر عن حق وواقع، ويقال: صدَّق زيد خالداً؛ إذا نسب خالداً إلى الصدق فيما أخبره به، ويقال: صدَّق زيد لخالد ما لخير به؛ إذا أثبت زيد أن ما قاله خالد صدقاً، أي أن القرآن نزل ليحكم بالحق ويثبت صدق الأنبياء والمرسلين وصدق ما أنزل عليهم من ربهم في وقت يعجز المنسوبون إلى الديانات السابقة عن إثبات صدق أنبيائهم ورسلهم وكتبهم المنزلة من عند الشه.

وبذلك يكون القرآن هو الحجة الوحيدة الباقية أبد الدهر لجميع الأنبياء والمرسلين ولجميع ما أنزل عليهم من كتاب، كل ما وقع من معجزة لأي نبي أو رسول لا يمكن قيام الحجة به الآن على أحد من الناس إلا عن طريق القرآن والقرآن وحده، ولهذا كان القرآن شاهداً على الكتب كلها وكان محمد والمهذا على الأمم قال صدق الأنبياء والرسل جميعاً وكانت أمة محمد شم شاهدة على الأمم قال تعالى: ﴿ لِنَكُونُوا ثُهُ مَدَاةَ عَلَى النّاسِ ﴾.

# ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾

الخطاب خطاب الحق ﷺ أرسل الرسل قبل محمد ﷺ وأتزل الكتب قبل تنزيل القرآن ، ولهذا صح أن يقال عنها وعنهم بين يديه.

# ﴿ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرِينَةَ وَٱلْإِنْجِيلَ ﴾

أنزل وليس نزال، بالنسبة للنوراة والانجيل، وكأنها طريقة القرآن الكريم عندما يذكر النزول للقران ولغيره من الكتب في آية واحدة يستعمل نزال للقران وأنزل لغيره، ولكنه عندما يتحدث عن القرآن فقط يستخدم صيغة أنزل وليس نزال كما في قوله تعالى: ﴿وَبِالْحَقِّ أَنْزَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ زَلَ ﴾.

# ﴿ٱلتَّوْرَينَةَ وَٱلْإِنْجِيلَ ﴾

قال الزمخشري في الكشاف:" إسمان أعجميان، وتكلف اشتقاقهما من الوري والنجل ووزنهما بـ (تفعلة وإفعيل) إنما يصح بعد كونهما عربيين قال: وقرأ الحسن: الأنجيل بفتح الهمزة وهو دليل على العجمة لأن أفعيل بفتح الهمزة عديم في أوزان العرب" قال الرازي: واعلم أن هذا القول هو الحق الذي لا محيد عنه".

# ﴿ مِن مَّلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرَقَانُّ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَنتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَلَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَنِيدٌ ذُو اَننِقَامٍ ﴾

#### ﴿ مِن قَبَّلُ ﴾

أي من قبل أن ينزل القرآن، وفي ذلك إقامة الحجة على النصارى كأن الله يقول لهم: هذه سُنتنا في هداية الناس ننزل الكتاب بعد الكتاب ونرسل النبي بعد النبي ولو كانت حجتكم مقبولة في عدم إنزال كتاب بعد كتابكم لسرى ذلك إلى دحض حجتكم في إثبات كتابكم فإن أهل النوراة سيقولون لكم ما تقولون عن إنزال القرآن، فإفادة هذه الكلمة \_ من قبل \_ مع نصبيتها على الزمن تدل على هذا المعنى، وهكذا جاءت إضافة القبلية إلى الزمن فقط كأنه يقول: من قبل ذلك، ولو قال من قبله لأمكن استشعار قبلية الرتبة على القرآن وهذا لا يتناغم مع ما قاله قبل ذلك ﴿ زَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبُ بِٱلْحَقِ مُعَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْمٍ ﴾ لتنصيص هذه على حاكميته على الكتابين وتصديقه لهما فهما بحاجة إليه في كلا الأمرين.

#### (هُدُى لِلنَّاسِ)

هدى: أي دلالة لمن يريد أن يستدل أن الكتب ترسم الطريق وتضع عليه السيما والعلامات؛ إنها تشير إلى الخطأ وتسميه باسمه، وتنصح بالصدق والعدل

وتحضُّ عليه، إنها هادية فعلاً فمن أراد الهداية اهتدى ومن أراد الأخرى فلا يلومنَّ إلا نفسه.

#### (مُدُی)

لأنه على الهادي ومن يمكنه أن يهدي المخلوق إلا خالقه!!؟ وهل يحرص على هداية المملوك إلا مالكه!!؟. فهو هدى خاص بهم أنزل بلغاتهم وأعرافهم وتقاليدهم ولو تقدمت اللام على كلمة هدى لضاع هذا المعنى.

#### (لِلنَّاسِ)

فهو ملك لهم وخاص بهم وهم المقصودون به أولاً قبل غيرهم، قال صاحب المختار: النّوس تذبذب الشيء، وبابه: قال. وأناسه غيره. وهذا يعني أن الفعل: ناسَ فعل لازم تقول: ناس فلان إذا تذبذب وتقول: أناس زيد خالداً إذا كان زيد هو الذي جعل خالداً يتذبذب، وقال صاحب المختار: ناس أصله أناس مخفف، ولما كانت هذه التسمية تدل على مطلق التذبذب قال صاحب المختار: والناس قد يكون من الأنس ومن الجن (۱) فالكتب تهدي وتدل وترشد الجميع والناس هم الذين يختارون ويقررون انطلاقاً من إيمانهم بالكتاب الهادى و عدم إيمانهم به.

# ﴿وَأَنزَلَ ٱلْفَرْقَانَ ﴾

اختلفت كلمة المفسرين في المراد هنا بالفرقان وكما يأتي:

أ- أن الفرقان هنا هو الزبور قال تعالى ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا ﴾ .

ب- أنه القرآن وإنما أعاده تعظيماً لشأنه أو أن الله أعاد ذكره ليؤكد ما سبق من

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح: ص: ٢٨٥

أنه الحاكم بالحق بين الكتب فيما اختلفت فيه وأنه هو الذي يصدقها ويثبت إنزالها من الله.

ج- أنه شامل للكتب الثلاثة لأنها فرقت بين الحق والباطل.

واستبعد الإمام الرازي كل هذه الأقوال بدليل أن الزبور ليس فيه شيءً من الشرائع والأحكام بل هو مقتصر على المواعظ، وحمل الفرقان على القرآن ترده قواعد اللغة إذ من ضرورة عطف الفرقان على القرآن مغايرة المعطوف للمعطوف عليه، وهذا الدليل يبعد القول الثالث لأن كون الكتب الثلاثة فارقة بين الحق والباطل صفة لهذه الكتب وعطف الصفة على الموصوف بعيد عن وجه الفصاحة والبلاغة اللائقة بكلام الله تعالى ثم تمخض الإمام عن رأي رابع فقال:

د- والمختار عندي في تفسير هذه الآية وجه رابع وهو أن المراد من هذا الفرقان المعجزات التي قرنها الله تعالى بإنرال هذه الكتب. قال رحمه الله: "وهب أن أحداً من المفسرين ما ذكره إلا أن حمل كلام الله تعالى عليه يفيد قوة المعنى"(١) وهذا يمكن القول به فيما يخص التوراة والإنجيل لأن المعجزات التي دلت على صدقها خارجة عنها ـ إذا كان ذلك مسلماً به ـ أما القرآن الكريم فإعجازه صفة من صفاته فيكر عليه دليله السابق بالإبطال.

#### ﴿ ٱلْفُرْقَانَ ﴾

جاءت هذه الكلمة في القرآن الكريم في المواضع الآتية:

١٠ في سورة البقرة آية ٥٣ قال تعالى: ﴿ وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُومَى ٱلْكِنَبَ وَٱلْقُرْقَانَ لَعَلَّمُمْ
 نَمْتَدُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) النفسير الكبير: ج٢،ص:١٣٢-١٣٤.

- ٢. وفيها أيضاً آية ١٨٥ قال تعالى : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ
   هُدُى لِلنَكَاسِ وَبَيْنَتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ... ﴾.
  - ٣. الآية التي معنا في سورة آل عمران.
- في سورة الفرقان الآية الأولى قال تعالى : ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِمِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾.
- في سورة الأنفال آية ١٤ قال تعالى: (وَأَعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُم مِن شَيْءٍ فَأَنَّ بِلَهِ حُمْسَهُ،
   وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْقَ وَالْمَسَنِينِ وَالْمِنِ وَالْمِنِ إِن كُنْتُمْ مَامَنتُم وَاللَّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَ انِ يَوْمَ الْنَعَى الْجَمْعَانُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ )
- ٢. في سورة الأنبياء الآية ٤٨ قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُومَىٰ وَهَـٰرُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِيلَةً وَذِكْرًا لِلْمُنَّقِينَ ﴾.
- ٧. في سورة الأنفال الآية ٢٩ قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن تَنَقُوا ٱللَّهَ يَجْعَل
   لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّر عَنكُمْ سَيّئَاتِكُرُ وَيَفِفْر لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾.

وبعد أن أحصينا مواضع الكلمة في الكتاب الكريم ينبغي لنا أن نتبين معناها في معاجم اللغة، قال في المختار: فَرقَ بين الشيئين من باب نَصرَ، فيكون المصدر من فرق كالمصدر من نصر وهو \_ فرقاً. وقال: وفرقاناً أيضاً (١). وبهذا يتبين لنا أن كلمة فرقان مصدر ومعلوم بداهة أن المصادر كالعلم والحياة من الأمور المعنوية التي لا وجود لها في الخارج إلا من خلال الأشخاص المتصفين

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح: ص:٢١١.

بها فيقال فلان عالم وحي و لا يقال فلان علم وحياة إلا على ضرب من ضروب المجاز، ويقال بناء على ذلك أن التوراة والإنجيل والقران كلاً منها فارق بين الحق والباطل باعتبار ما فيها من الحكم بالحق وإقامة العدل والميزان فالحكم بالحق جزء من كل منها وليس كلها، وإذا كان ما نذهب إليه صحيحاً كان معنى كلمة الفرقان في هذه الآيات أقرب مأخذاً وأبعد عن مواطن الضعف والله أعلم.

# ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾

تقول كفرت الشيء إذا سترته فالكافر الساتر ولهذا يقال لقشر الطلع: كُفُرًى لأنه يستر ما تحته ويسمى الزراع كُفاراً لأنهم يسترون الحب في الأرض ومنه قوله تعالى: ﴿وَحَمَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُتُهُمْ ﴾ (١)، وهذه الآية تهديد لأهل الكتاب ولا سيما النصارى الذين نزلت هذه الآيات بسببهم.

والآية: العلامة والمقصود هنا الآبات الموجودة في كتبهم الدالة على نبوة محمد ﷺ.

# (لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾

لهم: التعبير باللام في هذا الموقع جاء ليدل على أن هذا النوع من العذاب الشديد من اختصاصهم فكأنه لهم دون غيرهم، وهو لهم ثابت متحقق في الدنيا والآخرة على السواء فالكاذب يكفيه من العذاب والألم علمه أنه كاذب أو لا وتخوفه على كذبه ثانياً ورد أقواله وحتى الصحيحة منها لاختلاط صدقه بكذبه ثالثاً وهي مراحل من ظلمات النفس بعضها فوق بعض.

#### ﴿عَذَاتُ ﴾

<sup>(</sup>١) النمل: ١٤.

يقال عذب الماء إذا زالت الأخلاط العالقة به والعذاب على هذا هو زوال الأخلاط<sup>(۱)</sup>، والعقوبة كما يقول أرباب القانون الجنائي هدفها الإصلاح والتقويم وليس الانتقام أو إيقاع الأذى على الجاني، فتسمية عقوبة الذين يكفرون بآيات الله بالعذاب تقرب من هذا المعنى وتلك سنة الله في أجزية المنحرفين عن الطريق القويم.

## (شَدِيدٌ)

يقال :شيء شديد إذا كان بالغ القوة، ومنه قوله تعالى: ﴿ حَمَّى إِذَا بَلَغَ آشُدُمُ ﴾ (٢)، أي قوته، ويقال: شدَّه إذا أوثقه (٣) ووصف العذاب بالشدة دليل على أن هؤلاء الذين كفروا بآيات الله يحيط بهم الأذى من كل جهة من داخل أنفسهم ومن خارجها فهم موثقون به وثاقاً شديداً.

# ﴿ وَأَلِنَّهُ عَنِيدٌ ذُو ٱننِقَامٍ ﴾

خالف بين الوصفين فالعزيز صفة ذات ولهذا قال: والله عزيز ولم يقل: والله عزيز ولم يقل: والله عزيز منتقم لأن الانتقام صفة فعله وليس صفة ذاته فلا ينسب هذا الاسم للرب تعالى مثل نسبة العزيز فليس هو جل جلاله بدائم الانتقام حتى يصح أن يقال في صفته إنه منتقم، والعزيز الغالب "ذو انتقام" أي صاحب انتقام. يقال: نقم عليه أي

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ج:٩، ص:١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف ١٠١٥

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح: ص:١٤٣.

عاتبه ونقمه أي كرهه وانتقم منه أي عاقبه (١) فجاء الحق الله الصيغة الشمل الوجوه الثلاثة فهو يعتب عليهم ويكرههم ويعاقبهم.

## ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ مَنْ \* فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّدَمَلُهِ ﴾

#### (51)

حرف تأكيد وإنما جيء به هنا لأن الذين كفروا بآيات الله تصرفوا تصرف الجاهل بعلم الله فنزل عدم اكتراثهم بعلم الله بهم منزلة المنكر.

#### (لَا يَعْنَىٰ)

لا: قال الجوهري: حرف نفي لقولك يفعل ولم يقع الفعل<sup>(۱)</sup>، ولا النافية إذا دخلت على الفعل المضارع يمكن أن يراد به نفي الفعل في جميع أجزاء المستقبل أو يكون المراد به نفي الفعل في بعض أجزاءه ، فلو قال لك شخص: قم، فقلت: لا أقوم. كان النفي صالحاً لتأبيد النفي ولعدم تأبيده (۱)، ويتعين التأبيد من عدمه بالقرائن، وذلك لأن الفعل المضارع بحسب وضعه يكون شائعاً ثم يعرض له التخصيص بحسب ما يلحق به (۱).

#### (عَلَيْدٍ)

يقال خفى عليه إذا طلبه فلم يجده، و هو معنى الاستعلاء في الخفاء.

#### (مَنَىٰءٌ)

<sup>(</sup>١) انظر مختار الصحاح: ص:٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ج١٢، ص:٢٠٨

<sup>(</sup>٣) محيي الدين عبد الحميد على أوضح المسالك ج: ٤، ص: ١٤٩-١٥٠.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ج٤، ص:٥٥١.

نكرة بل أنكر النكرات فتدل على كل موجود صغيراً كان أو كبيراً.

#### (في ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّيَكَلِّهِ ﴾

في يدل على الظرفية في كل شيء بحسبه، فلا يتخصص بما بطن في الأرض أو في السماء.

﴿ وَلَا فِي السَّمَلَةِ ﴾ كررت لا في هذا الموضع للدلالة على عدم إمكان الخفاء في أي منهما، ولو لم يقل ولا في السماء لأمكن تفسيرها بأن النفي وارد على المجموع لا على كل منهما(١).

# ( هُوَ ٱلَّذِي يُمَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآةُ لَاۤ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَزِيدُ ٱلْمُتَكِيمُ ﴾

جاءت هذه الآية دليلاً للآية التي قبلها ﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَعْفَىٰ عَلَيْهِ مَى اللهُ كَانَ هُو عَلَيْهُ سِيء في الأرض أو في السماء؟! والتعبير بــ هو في افتتاح الآية وهو من ضمائر الفصل يدل على الحصر في هذا التصوير. فيكون المعنى: هو الذي يصوركم في الأرحام..... لا غيره، وكلمة الذي بعد ضمير الفصل جاءت كذلك لتؤكد هذا الحصر هو الذي ــ يصوركم: الفعل الثلاثي المجرد صار ــ وأصله، صور، من باب قال أو صور يصور من باب باع. يقال: صور الطين إبريقاً إذا جعله على صورة الإبريق.

ويقال أيضاً :صار الطين ابريقا ،اذا تحول الى صورة ابريق،ولكن صار هنا من اليائي فأصلها صير يصير الدالة على الإحالة (٢)، فيصورنا هو على لأننا لا يمكن أن نصير على صورة دون أخرى بدون مصور يقوم بتصويرنا على كيفية

<sup>(</sup>١) لسان العرب ج١٢، ص:٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ١٥٩.

من الكيفيات الممكنة، فلا يقال: صار زيد نفسه طويلاً أو أبيض أو غير ذلك من الكيفيات ضرورة انتساب الأثر إلى مؤثر.

ومن المعلوم أن الفعل المضارع يدل على الحال و الاستقبال، والمخاطبين قد تم تصويرهم فكان الظاهر أن يأتي الفعل على صيغة الماضي \_ هو الذي صوركم \_ فلماذا هذا العدول من صيغة الماضي إلى المضارع؟ فنقول في الجواب:

أولاً: لتدل الآية على التجدد في كل لحظة لأنه ما من فرد من أفراد الزمن إلا ويتم فيه تصوير جنين في بطن أمه.

تانياً: لتكون الكلمة دليلاً على أن ذلك سنة من سنن الله الدائمة مثل قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ يُحِي اللهُ الْمَوْقَى ﴾.

ثالثاً: أن الخطاب الإلهي أزلي ونحن كنا من جملة المعلومات بالنسبة للعلم الإلهي فكأن الله يخاطب معلوميتنا له بهذا الخطاب قبل أن نأخذ صورتنا الخارجية.

#### ﴿ فِي ٱلْأَرْحَامِ ﴾

أي أن الأرحام هي الظرف لهذا التصوير والأرحام جمع رحم. وسمي الرحم رحماً لأن الذين ينزلون من رحم واحدة يكونون متر احمين فيما بينهم.

# ﴿كُنُّفَ يَشَاءُ﴾

الكيف يعم جميع الأحوال الخلقية وعلقت عملية التكييف بالمشيئة الإلهية والمشيئة الإلهية الإلهية الها عموم الحكم والنفوذ فليس بمقدور شيء أن يعارض هذه المشيئة فما شاء الله أن يكون كان وما شاء الله أن لا يكون لم يكن، وما شاء الله فيه خيرة عبده ومشيئته كان موكولاً لمشيئة عبده وخيرته.

# ﴿لَا إِنَّهُ إِلَّا مُنَّا

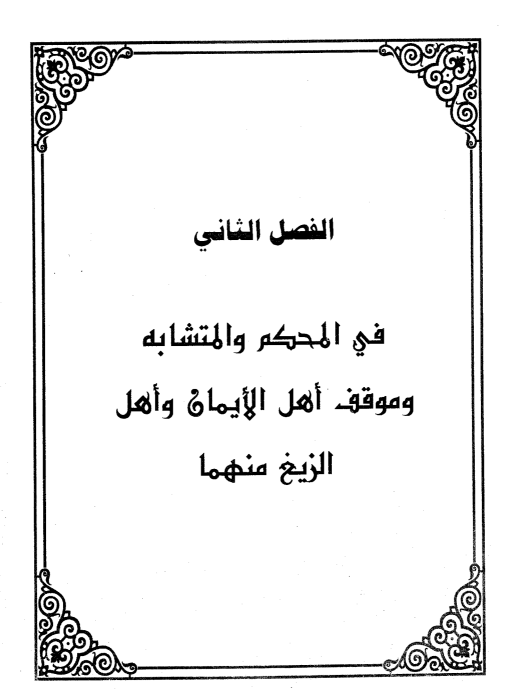
لا: لنفي الحقيقة مطلقاً أي أن حقيقة إله غير الله غير موجودة أصلاً ولهذا لا يصح أن يتوجه النهي إلى شيء أن لا يكون إلها لعدم إمكان أن يكون شيء إلها غير الله الواحد الأحد؛ وإعادتها للتأكيد.

# (ٱلْعَلِيزُلُلْتَكِيمُ)

العزيز: الغالب الذي لا يغلبه شيء هو خالق كل شيء فكيف يغلبه شيء ؟ والحكيم في هذا التصوير فلا أحكم منه، لأنه القادر على أن يعطي كل مخلوق صورته التي لا يشترك معه فيها غيره ممن مضى ولا ممن يأتي هو مصور الجميع فلا تختلط المخلوقات لتمايز صورها فلو كان المصور غيره لاحتاج استحضار صور العالم كله منذ بدايته إلى حين نهايته ليختار صورة جديدة تمتاز عن غيرها.

وفي هذه الآية بكل فقراتها ردِّ على النصارى في عقيدتهم المنحرفة بعيسى الطَّيِّةُ فالذي صنور في رحم أمه على الكيفية التي أرادها الله لا يصح له يصح له منازعة الألوهية في أحكامها.





|   |  |  |  |  | ź |  |
|---|--|--|--|--|---|--|
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
| , |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |
|   |  |  |  |  |   |  |

# الفصل الثاني في المحكم والمتشابه وموقف أهل الأيمان وأهل الريغ منهما

﴿ هُوَ ٱلَّذِى آنَالَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ مَايَتُ مُحْكَمْتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِنْبِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهِ لَهُ أَلَا اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّه

# ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ﴾

#### ﴿أَنزَلَ ﴾

من الثلاثي المزيد همرة من أجل التعدية لأن الفعل الثلاثي \_ نزل \_ فعل لازم فلا يصح تعديته إلا بالزيادة في بنائه إما بالتضعيف أو بالهمزة، وإنما جاء هذا التلوين في التعبير عن إنزال القرآن الكريم حيث جاء مرة \_ نزل \_ بالتضعيف ومرة بالهمزة ليدل على أن هذا الكتاب لا يصح أن ينزل بنفسه بل لا بد من منزل له فقال :أنزل وليدل على شدة التنزيل وثقله قال: نزل وفيه إشارة إلى اختلاف طرق التنزيل وصوره وأشكاله فجاء بالطرق الجائزة في تلوين الفعل والله أعلم.

#### (عَلَيْكَ)

أي لا على غيرك، وفيها ردِّ على الطوائف الشاذة التي تتوهم المشاركة في التنزيل أو أن الأولى كان إنزاله على كذا السي غيسر ذلك مما يختلقه أعداء

الإسلام قديماً وحديثاً، والخطاب يزيل الوحشة بين المخاطب و المخاطب الإشعاره بالقرب.

#### ﴿ٱلْكِنْبُ ﴾

أي القران باتفاق المفسرين $(^{(1)},$ 

#### ﴿ مِنْهُ ءَايِكُ ﴾

مبتدأ وخبر و "من" هنا للتبعيض أي بعضه محكم والآخر متشابة.

#### (غُنگنت)

المحكم مأخوذٌ من قولك :أحكمت الشيء إذا أتقنته.

#### ﴿ مَا يَنتُ تُعَكَّمُكُ ﴾

أي متقنات في دلالتها على معناها بحيث لا يختلف اثنان في دلالتها على المعنى الذي سيقت له.

وهذه الآيات تمثل ضروريات الإسلام في كل باب من أبوابه المختلفة فلا يختلف المسلمون في وجوب الصلاة ولا في وجوب الزكاة ولا في وجوب الحج إلى غير ذلك من واجبات الإسلام التي علمت من الدين علماً ضرورياً ومثل الواجبات جميع المحرمات في الإسلام مما يستوي في العلم بها الجاهل والعالم.

قد يختلف العلماء في تكييف حكم شرعي ولكنهم لا يختلفون في النص الحاكم لأنه محكم كوجوب الصلاة والزكاة والحج وقطع يد السارق وتحريم الربا و..و.. إلى جميع فرائض الإسلام فانظر هل أنت واجد بين علماء المسلمين من يختلف فيها؟ كلهم يقول:حكم الله في السارق قطع اليد مثلاً والخلاف إنما هو في

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج٣، ص:١٤٢، البحر المحيط ج:٣، ص:١٦.

تكييف الحكم لا في النص الحاكم، إن هذا الاختلاف أمر تقتضيه طبيعة اللغة الإنسانية والطبيعة البشرية والقدرة على الإحاطة بكل محتملات النص كل قوانين البشرية فيها جانب محكم وجانب غير محكم ولا يمكن أن يكون الأمر إلا هكذا.

# ﴿هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنكِ﴾

أمُّ الشيء أصله ويقال لمكة أم القرى لأنها الأصل لجميع القرى التي حولها(١).

# ﴿أُمُّ ٱلْكِنَّبِ﴾

لما كانت الآيات المحكمات معلومة الدلالة على معانيها والمتشابهات ليست كذلك وجب الرجوع إلى الأصل المتفق عليه إذا حصل أي اختلاف في فهم المتشابه لأن المحكمات هُنَّ الأم التي يُرجع إليها أو هي كالأم للمتشابه. (٢)

#### ﴿هُنَّ ﴾

استخدم القرآن ضمير العاقل \_ هن \_ للآيات المحكمات تنزيلا لهن من يعقل لإتقانهن وإحكامهن.

## ﴿وَأَخِرُ ﴾

جمع أخرى وأخرى تأنيث آخر و (آخر) أصلها:أأخر على صيغة أفعل التفضيل، وأفعل التفضيل يستعمل إما مع من أو مع الألف واللام فيقال: زيد أفضل من عمرو أو زيد الأفضل فكان القياس أن يقال: زيد آخر من عمرو أو زيد الأخر بمعنى: الأكثر أو الأشد آخرية إلا أنهم حذفوا منه لفظ من لأن لفظ آخر يقتضي

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح:ص:١٨.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج٣ ص١٤٢.

معنى من فاسقطوها اكتفاء بدلالة لفظ آخر عليها وبما أن الألف واللام يتعاقبان مع من على الدخول على آخر فسقط الألف واللام أيضاً فلما جاز استعمال آخر بدون الألف واللام صار أخر فترك جمعه فصارت هذه اللفظة معدولة عن حكم نظائرها في سقوط اللألف واللام عن جمعها ووحدانها(۱).

## (مُتَشَيِهَاتُ)

هي جمع متشابه يقال: تشابه كذا وكذا اذا كان كلِّ منهما يشبه الآخر فلا تقال صبغة تفاعل إلا بين اثنين فأكثر ويأتي ما بعدها معطوفاً ومعطوفاً عليه مثل: تخاصم زيد وعمرو أو مثنى أو مجموعا مثل تخاصم الرجلان و تخاصم الرجال وأقرب مثال للمتشابه هو آيات الصفات مثل "يد الله فوق أيديهم" (١)" فكلمة اليد سواء أبقيت على ظاهرها أو أولت بمعنى القوة لن تخرج عن معنى المتشابه لأننا مضطرون في العودة إلى قوله تعانى" ليس كمثله شئ" (١) فنقول له يد ليست كأيدينا أو له قوة ليست كقوتنا.

ولعل أغرب آية في باب المتشابه هي قوله تعالى "نسوا الله فنسيهم" (٤) لأن المعنى الظاهر من النسيان هو فقدان العلم والمعنى المرجوح للنسيان هو الترك فلما رجعنا إلى المحكم وجدنا قوله تعالى وما كان ربك نسيًا (٥) فعلمنا أن معنى الآية الأولى تركوا أو امر الله وشرعه فتركهم من حفظه ورعايته ولقد أكثر المفسرون

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج٣ ص١٤٣.

<sup>(</sup>٢) الفتح: ١٠.

<sup>(</sup>٣) الشورى: ١١.

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٦٧

<sup>(</sup>٥) مريم: ٦٤

من سرد الأقوال المختلفة في معنى المتشابه والمحكم ولكن ذلك لا يعنينا ونحن قد وضعنا أنفسنا في دائرة التحليل وسرد الأقوال ليس منه في سبيل ولا قبيل

# ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيَّمٌ ﴾

## (زنغ ا

الميل، يقال: زاغت الشمس أي مائت (أ)، في قلوبهم زيغ: إنما يحصل الزيغ بشك أو جهل ويمكن القول أن القلوب لا تزيغ إلا بعد أن يكون العمل بالخطيئة ديدنا وسلوكا، ومصداقه قوله تعالى: فَلْمَا زَاعُوا أَزَاعُ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ (١)، والقرينة هنا دالة على أن الزيغ في القلوب مهما كان قليلاً تكون أضراره كبيرة وخطيرة واختلف المفسرون في تحديد الطائفة التي في قلوبها زيغ فقال الربيع هم وفد نجران وقال الكلبي هم اليهود والأصح أنها تعم جميع من يصدق عليه الوصف لأن اللفظ عام يشمل الجميع وورود الآية على سبب لا يقصرها على ذلك السبب فالعبرة كما يقول الأصوليون بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

## ﴿ فَيُتَّبِّعُونَ مَا تَشَكِهُ مِنْهُ ﴾

اتبع يتبع: تدل هذه الصيغة على التصرف باجتهاد ومبالغة وتعمّل في تحصيل أصل الفعل مثل اكتسب واجتهد ("فهؤلاء ليس من غرضهم إتباع الكتاب

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:١٢٢.

<sup>(</sup>٢) الصف:٥.

<sup>(</sup>٣) للمغنى في تصريف الأفعال ص: ١٣١.

كله بل هم يجتهدون في إتباع المتشابه فقط و أما المحكم فليس مما يهمهم اتباعه بله الرد إليه في بيان المتشابه.

#### ﴿ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ ﴾

أي لابتغاء الفتنة أو لطلب الفتنة بجد واجتهاد ومبالغة كما تدل عليه صيغة افتعل كما مر بنا في اتبع.

#### ﴿ٱلۡفِتۡنَةِ﴾

الإختبار والإمتحان تقول: فتنت الذهب إذا أدخلته النار لتنظر ما جودته ولهذا يسمى الصائغ ـ الفتان ـ (۱)، وهذا هو الهدف الأول من إتباع المتشابه بل هو الهدف الأصيل في حياتهم يطلبون الضلال والإضلال وإفساد الناس في دينهم والتلبيس عليهم.

## ﴿ وَٱبْتِغَآهُ تَأْوِيلِهِ ٩ ﴾

هذا هو الهدف الثاني لاتباعهم المتشابه يتبعون ما تشابه من القرآن بالحرص الشديد وكد الأذهان ويبتغون التأويل بنفس الحرص والكد فالصيغة واحدة اتبع وابتغي من المزيد على الثلاثي بالألف والتاء \_ افتعل \_ وقد تأتي هذه الصيغة لتدل على أن معمولها لا يصلح لما عمل من أجله مثل قوله تعالى: ﴿لا يَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أُولِياءَ ﴾ (١)، فالكافر لا يكون ولياً للمؤمن لأنه لا تصح ولايته له لاختلاف مسيرة الفريقين وعقيدتهما التي إليها يعودون.

## ﴿وَٱبْتِغَانَةَ تَأْوِيلِهِ ۗ ﴾

<sup>(</sup>١) أنظر مختار الصحاح ص:٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) أل عمر ان: ٢٨.

أي يبتغون تأويل المتشابه.

## ﴿تَأْدِيلِهِ ۗ ﴾

التأويل مأخوذة من: آل بمعنى رجع وأصل آل: أول والمصدر منه أولاً وكلمة التأويل مصدر أول المضعف (۱)، لأن إعادة المتشابه إلى المحكم، وتعيين واحد من محتملاته بالترجيح على المحتملات الأخرى فيه مشقة على الباحث تفوق المشقة التي يتحملها من يعاني التبر مما اختلط به من أخلاط،أضف إلى ذلك عناء الباحث في بيان المتشابه في حصر جميع المعاني التي يحتملها اللفظ على جميع مستوياته الإفرادية والتركيبية هذا هو المعنى المناسب لكلمة التأويل في سياق الآية وأما المعاني الأخرى في القران الكريم.

# ﴿ وَمَا يَعْدَهُ مَا أُولِلَهُ وَإِلَّا أَلَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾

الراسخ معناه الثابت يقال: رسخ الشيء إذا ثبت ورسخ الوتد في الأرض إذا ثبت فيها والراسخون في العلم: الثابتون فيه لمعرفتهم بما يحتويه المتشابه من معان وقدرتهم على تخليص المعنى المراد من السياق الذي وقع فيه المتشابه ولو لا ذلك لما صح إطلاق وصف "الراسخون" عليهم على أن الواقفين على لفظ الجلالة في هذه الآية تردهم المكتبة التقسيرية للقران الكريم فإنك غير واجد كلمة ولا حرفا في القران الكريم لم تتتلوله أنوار التقسير والتأويل من جميع جهاته وهذه الحروف في القران الكريم لم يتكلم العلماء على المقطعة المفتتح بها جملة من سور القرآن هل سلم منها حرف لم يتكلم العلماء على تأويله أو على بيان بعض وجوهه؟! وإذا علمنا ذلك نستطيع أن نظمئن إلى القول ان جميع القرآن مفسر" ومؤول من مجموع المسلمين تختلف كلعة العلماء على ان جميع القرآن مفسر" ومؤول من مجموع المسلمين تختلف كلعة العلماء على

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح:ص: ٢١.

تعيين المحكم والمتشابه في القرآن الكريم يقول الإمام الرازي رحمه الش: (إن القانون المستمر عند جمهور الناس أن كل أية توافق مذهبهم فهي المحكمة وكل آية تخالفهم فهي المتشابهة) (١) وهذا ما أدانا إلى القول بأن التأويل تناول جميع الآيات وأن الذي يؤديه الوقف على كلمة الجلالة ـ الله ـ كان بحثاً تراثياً ينبغي أن تغمض عليه أجفان التاريخ لعدم وجود الخط الفاصل بين ما يسمى بالمحكم وبالمتشابه عند جمهور المسلمين.

وأما ما ذكر عن بعض الصحابة كابن عباس وعن بعض الأئمة وتعالى عن القران مالا يعلمه الا الله فذلك يمكن حمله على ما حكاه الله سبحانه وتعالى عن نعيم الجنة وعن نوع الحياة فيها على أي صورة تكون وذلك لا يعارض ما ذهبنا البيه بأننا نريد ما وراء محتوى النص ولنضرب لذلك مثلاً لو قال لك زميلك: أنت مدعو للعشاء عندي كان الأمر واضحاً بينا عندك فيما يخص مدلول اللفظ مدعوتك لتناول العشاء عند زميلك مولكنك إذا سمحت لخيالك أن يسأل ما هو العشاء؟ من أي لون أو جنس؟ وفي أي مكان؟ومن سيكون معك في الدعوة؟؟ ويمكن للخيال أن يولد العشرات من الأسئلة ولكن هذه الأسئلة ليست حول مدلول النص بل في أمور أخرى قد نقول عن مثل هذه الأمور لا يعلمها إلا الداعي لأنه هو الذي سيقوم بإعدادها،على هذا اللون من المعرفة تنزئل كلمة ابن عباس أن في القرآن ما لا يعلم تفسيره الا الله ولهذا كان قول ابن عباس ومجاهد والربيع بن أنس القرآن ما لا يعلم تفسيره الا الله ولهذا كان قول ابن عباس ومجاهد والربيع بن أنس أن الوقوف على قوله تعالى "والراسخون في العلم"(١).

## ﴿يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِۦ ﴾

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، ج:٣، ص:١٤٤.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير، ج:٣، ص:١٤٥.

### (مَامَنًا بِهِ.)

أي صدقنا به وهنا يجب أن نطرح سؤالاً: هل يصنع الإيمان بالمجهول؟المجهول بالنسبة للجاهل به عدم محص فكيف يمكن أن يؤمن به؟ قلنا أن الأمور هنا قد اختلط فيها الحق بالوهم، هل يمكن أن يخاطب الخالق المخلوق بما يكون المخلوق جاهلاً به؟ كل كلمة بل كل حرف تناوله العلماء تفسيراً وتأويلاً وحتى الحروف المقطعة حاول العلماء أن يفيدوا منها فأين الذي لا نعرفه وآمنا به؟آمن المسلمون بالقران كله عن علم بمعاني الخطاب العربي الذي خاطبهم به الحق على كتابه الكريم ولم يكن الجهل في يوم من الأيام عند علماء اللسان العربي إلا بما لا يدل عليه نص الخطاب وهذا خارج عن مطلوب الإيمان (۱).

وجملة يقولون تكون على ما ذهبنا إليه جملة مستانفة والتقدير: هؤلاء الراسخون يقولون آمنا به وحاول الرازي عليه الرحمة أن يرد هذا التوجيه بقوله: "إن تفسير كلام الله تعالى بما لا يحتاج معه إلى إضمار أولى من تفسيره بما يحتاج معه إلى إضمار "(٢)وهذا غير مقبول على إطلاقه لأن مبنى الخطاب العربي البليغ على العدول عن التصريح إلى التلويح وعن الحقيقة إلى المجاز فكيف إذا كان هذا الحذف أو الإضمار يقتضيه إجماع العلماء على تأويل جميع القران والعلم بمعاني خطابه؟ ويمكن أن تكون جملة "يقولون" حاليّة من قوله-والراسخون في العلم- ومحاولة دفع الرازي لهذا الوجه بأن الآية ناطقة بلفظ الجلالة قبل لفظ -

<sup>(</sup>١) أنظر الفتاوى الكبرى لشيخ الإسلام ابن تيمية ج١٣ ص:٣٣١-٣٣١ كتاب التفسير.

<sup>(</sup>٢) الرازي ج٣ ص:٧٤٧.

الراسخون - ومن حق الحال أن تأتي للأول غير سليم (') فان قرينة مجيء جملة الحال دالة على الجمع تمنع من انصراف الحال إلى نفظ الجلالة -الله -الله مفرد.

# ﴿ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً ﴾

تقول: هذا من فلان إذا كان منه مباشرة وتقول: هذا من عند فلان إذا كان وصوله إليك بواسطة، فمجي كلمة حند-في هذا الموقع للدلالة على ذلك. وأما القول بأنها تفيد التوكيد فليس بوجيه فيما أحسب (۱)، والمعنى أن كلاً من المحكم والمتشابه من عند ربنا. والتعبير بالأسم الرب وإضافته إليهم ترشح معلوميتهم بما خاطبهم به مربيهم لأن مناهج التربية تقتضي أن لا يخاطب من يربّى ألا بما هو في مستوى قدرته وفهمه، وإليه الإشارة بقوله تعالى: "وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه (۱) وبقوله تعالى ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فُصلت آياته (۱) وهذا معنى يتجلى للقارئ في كتاب الله في كثير من الآيات والمعنى المجهول في النص الخطابي دليل على عجمة النص.

## ﴿ وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا آلاً لَبُكِ ﴾

## ﴿نَذَكُرُ ﴾

أصلها يتذكر فقلبت التاء ذالاً لتقارب مخرجيهما وأدغمت الذال في الذال، والتذكر بذل الجهد في أن يذكر المرء ما نسيه أو غفل عنه بعد تذكيره به والا

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير، ج٣ ص:١٤٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ج٣ ص:١٤٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم آية ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة فصلت أية ٤٤.

يصح إطلاق الذكر والتذكر إلا على الموجود المعلوم أما المعدوم والمجهول فلا يصدق عليه الذكر ولا التذكر، فالتذكر نتيجة للتذكير تقول: ذكّرته فتذكر مثل علمته فتعلم.

## ﴿ أُولُوا آلاً لَبَنبِ ﴾

وهم أصحاب العقول المستنيرة وهم الراسخون في العلم بما حباهم الله من كمال العقل واستنارته لأن اللُّبَ في كل شيء يعني الأصل في ذلك الشيء، وهذا أيضاً يرشح الوقف على والراسخون في العلم - لأنه لو كان في القرآن ما لم يُعلم لما صحّ التعقيب بقوله - وما يذكر إلا أولو الألباب - ولكان التعقيب بالإسم العزيز فيما أحسب أولى وأبلغ.

﴿ رَبّنا لا أَرْعَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾ هذا هو الموقف الثاني للراسخين في العلم، وهذا الموقف يعرض علينا حالة لهؤلاء الراسخين تنتجها الحالة الأولى أو الموقف الأول، فبعد إنابتهم إلى الله والتسليم لأمره والرضى بما أنزل من كتابه محكماً أو متشابها - يقولون آمنا به كل من عند ربنا- فخافوا على أنفسهم لمعرفتهم بما يعتريهم من ضعف أولاً وبما يتطلبه المتشابه من دقة التفكير ومشقة في الترجيح ثانياً، وبما يقع منهم من تقصير في عبادة الله والإخلاص له مما يضعف نور الإيمان ويجعلهم تحت طاولة الحساب والمؤاخذة على سيئاتهم ثالثاً.

هذا الخوف هو الذي جعلهم يفزعون إلى الله ليقوي عزائمهم وينير عقولهم ويغفر لهم ذنوبهم وتقصيرهم في عبادة سيدهم ومالكهم على فيقولون:ربنا..الخ فينادونه باسم الرب لا بغيره من الأسماء ثم يضيفونه إلى أنفسهم – ربنا – ليتقربوا إليه بالانتساب إليه على في تربيتهم وما تلزمه هذه التربية من العطف والرحمة ربنا لا تزغ قلوبنا جزاء تقصيرنا وضعفنا فأنت الرب لا ربّ غيرك وتمشياً مع هذا

المساق في الإنابة إلى الله والشعور بالتقصير يقولون ـ بعد إذ هديتنا ـ ولم يقولوا بعد أن اهتدينا فأنت الذي هديتنا فلا تسلبها منا إذا فرط منا بحقك تقصير فإن الكريم لا يعود في هديته وإن قصر المهدى إليه مع المهدي، وإذا فهمنا هذا المعنى بان لنا السر في طلبهم الآخر:

## ﴿ وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً ﴾

فالهبة هي العطية دون مقابل، فكأنهم يقولون: لو لا هدايتك لنا على أيدي رسلك لما اهتدينا إلى معرفتك وعبادتك فهدايتنا هبة منك وهي أعظم هدية يقدمها المالك لمملوكه والخالق لمخلوقه فأكمل نعمتك علينا بهبة الرحمة من لدنك جل جلالك فانك أنت الوهاب وهبتنا وجودنا وهدايتنا فهبنا من لدنك رحمة تغفر بها ذنوبنا وتنير عقولنا وتقوي بها عزمنا وتجعننا مرحومين رحماء فيما بيننا نحسن الظن بغيرنا وإن فَهم غير فهمنا.

## ﴿ مِن لَّدُنكَ ﴾

من لدنك أنت رحمة خاصة من اسمك الرب أو بانتسابنا إليك فأنت ربنا وكذلك إضافتك إلينا، ومن المعلوم أن كلمة ... من لدنك ... أخص من كلمة ... من عندك ... لأن اللدن يعني الخاص به (۱) أي الخاص باسم الرب من حيث أنه الرب هذا هو فهمنا لتحليل النص وقد كان علماؤنا السابقون قد مالوا بالنص إلى غير وجهته فبينما أولها الزمخشري بما يقتضيه مذهب المعتزلة ذهب الرازي يلبسها لباس الأشاعرة فكلٌ منهما ينظر للآيات وتأويلها من خلال ألوان مذهبه أو فرقته (۱)

<sup>(</sup>١) انظر لسان العرب ج:١١/ص:٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:٣٢.

قال الزمخشري في كشافه:" لا تزغ قلوبنا" لا تبلنا ببلايا تزيغ فيها قلوبنا (۱) لأنه لا يجيز نسبة الإزاغة إلى الله علت كلمته (۲) وتعقبه أحمد بن محمد المالكي بقوله: أما أهل السنة فيدعون الله بهذه الدعوة غير محرفة (۲) وقال الإمام الرازي:" وفي هذه الآية اختلف كلام أهل السنة وكلام المعتزلة قال: أما كلام أهل السنة فظاهر لأن القلب صالح لأن يميل إلى الكفر ويمتنع أن يميل إلى أحد الجانبين إلا عند حدوث داعية وإرادة يحدثها الله تعالى (٤) وهكذا يذهب بهاء الدعوات ويخفت نورها ويستعلن الخلاف بين الفريقين في تفسير آيات كتاب الله على حساب المعاني الإيمانية وخشوع القلوب وإنابتها لخالقها على نسأل الله السلامة.

﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ جَامِعُ النَّاسِ لِيوَمِ لَا رَبِّ فِيهِ إِنْ اللّه لا يُخْلِفُ ٱلْبِيمَادَ ﴾ هذا آخر أدعية الراسخين في العلم أو آخر ما قالوه فإنهم يعبرون به عن سبب القلق والخوف والاضطراب في حياتهم وهم يشاهدون جلال الله الخالق لكل شيء والمالك لكل شيء ـ ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه ـ بيدك الأمر كله نعود إليك ونحن نحمل أخطاءنا وخطايانا نؤمن بذلك إيمان الشاهد الذي لا يعتريه شك ولا ريبة، نفهم عنهم هذا الإيمان العميق من هذه التأكيدات المتعددة في خطابهم فقد استخدموا النداء وإن وكاف الخطاب الذي دلَّ على حضورهم مع ربهم

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص:٤١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير، ج:٣/ص:١٤٨.

واستخدموا الجملة الإسمية فإذا أضفت إلى ذلك مناداته باسمه الرب وإضافته اليهم اعترتك الخشية والإجلال لله وعرفت أين يكون الإيمان من قلوبهم.

## (إِنَّكَ جَسَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ

لو قالوا: في يوم لكان اليوم ظرفا لجمعهم فقط فلما قالوا: ليوم كان المعنى أن جمعهم من أجل هذا اليوم بما يكون فيه من الحساب للعباد جميعاً(١).

## (لارتب فيد)

الريب لا يصدق إلا إذا بذل الشاك جميع وسعه في الحصول على العلم واليقين فيما يشك فيه، فإذا بذل جهده ولم يصل إلى أحقية ما كان يشك فيه دخلته الريبة من أحقيته وثبوته فيقال عنه عند ذلك أنه مرتاب (۱) فهذا هو الفارق بين الشك والريب والله أعلم.

والضمير من فيه يجوز أن يعود إلى المصدر المستفاد من اسم الفاعل "جامع" أي لا ريب في جمعهم ويجوز أن يعود إلى اليوم فيكون المعنى: لا ريب في ذلك اليوم أو لا ريب في الحساب في ذلك اليوم أي لا يرتاب المحاسب في شيء مما يحاسب به لأن كل شيء يحاسب عليه يراه ويسمعه عند الحساب هي أما يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إلَّا لَدَيْدِ رَقِيبٌ عَيْدٌ (٢) و ﴿ وَنَكَ تُبُ مَا قَدَّمُوا وَ الْنَرَهُمُ (٤) و ﴿ إِنَّا كُنَّا

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير، ج:٣/ص١٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر حاشية الصاوي على الجلالين ج: ١/ص:٦.

<sup>(</sup>٣) سورة ق:١٨

<sup>(</sup>٤) سورة يس: ١٢.

نَسْتَنسِحُ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ (١) فهذا اليوم هو يوم الحق فلا خطأ و لا باطل فيه.

## (إن ألله لا يُخلِفُ ٱلْمِيمَادَ ﴾

تحتمل أن تكون هذه الجملة من كلام الراسخين فهذا هو إيمانهم أن الله لا يخلف الميعاد نادوه باسم الربوبية لحاجتهم إلى رحمة الرب عَلَّهُ والرب من كمال ربوبيته الرحمة بمربوبيه فلما تكلموا عن الإيمان عنونوه باسم الله لأنه الاسم الجامع لجميع الأسماء والصفات والذي يقتضيه ذلك اليوم للقضاء والفصل بين الناس، وتحتمل أن تكون من كلام الله فعندما قالوا:" ربَّنَا إنِّكَ جَامِعُ النَّاسِ...الخ" قال نعم: إن الله لا يخلف الميعاد".

#### (لا يُخلِفُ)

بضم الياء فالماضي أخلف من المزيد على الثلاثي .

#### ﴿ ٱلِّمِيعَكَ اذَ ﴾

الوعد يستعمل في الخير والشر يقال: وعَدَ يَعِدُ وعداً.قال الفراء: يقال: وعدته خيراً ووعدته شراً فإذا أسقطوا الخير والشر قالوا في الخير الوعد والعدة وفي الشر الإيعاد والوعيد، والميعاد: المواعدة والوقت والموضع وكذا الموعد(٢). وعلى هذا فالتعقيبة هنا تحتمل الحمل على المواعدة وعلى الوقت الذي عين للوعد وعلى مكان هذا الوعد، وقد ذهب بها الزمخشري بعيداً كعادته في توهم رأي الاعتزال وأهله في كلً ما يقرأ من كتاب أو سنة فقال: "إن الإلهية تنافي خلف

<sup>(</sup>١) الجاثية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ج:٢/ص:٣٠٣.

الميعاد"(١)مما اضطر الرازي للرد على مذهب الاعتزال مع أن الميعاد ليس نصاً في الوعيد(٢) ،ونكتفي بهذا القدر على الحديث من الفصل الأول من السورة الشريفة.



<sup>(</sup>١) الكشاف ج١/ص:١٤٠.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير، ج:٣/ص:١٥١.





# الفصل الثالث في مصير الذين كفروا

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُغَنِى عَنْهُمْ آمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلِلُهُمْ مِنَ اللّهِ شَيْعًا وَأُوْلَتِهِكَ هُمْ وَوَوُدُ النّادِ (اللّهُ مَلَ اللّهُ بِذُنُومِيمٌ وَاللّهُ مَلَ اللّهُ بِذُنُومِيمٌ وَاللّهُ مَلَا اللّهُ بِذُنُومِيمٌ وَاللّهُ مَلَا اللّهُ بِذُنُومِيمٌ وَاللّهُ مَلَا اللّهُ مِلْمُونِ اللّهُ بِذُنُومِيمٌ وَاللّهُ مَدِيدُ الْمِعَادُ اللهُ اللّهُ عَلَيْدُ وَيَعْسَ الْمِعَادُ اللهُ مَلَا اللّهِ وَأُخْرَىٰ كَفُرُوا سَتُغَلّبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَا مَ وَيِعْسَ الْمِهَادُ اللهُ مَلْمَا اللّهُ عَلَيْدُ فِي مَا يَشَالُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَا اللّهُ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةً مُنَا اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْدُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

في هذا الفصل يعرض القرآن الكريم للحديث عن مصير الذين كفروا وهم يتكاثرون في الأموال والأولاد ناسين الله وراء ظهورهم فأعلن أن آخرهم كأولهم هم جميعاً وقود النار في الدنيا وفي الآخرة.

# ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَن تُغْنِى عَنْهُمْ آمَوَلُهُمْ وَلَا آوَلَكُهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئاً وَأَوَلَئِهِكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّادِ﴾

صُدِّرت هذه الآية بـ "إن" لإفادة التأكيد وجيء بعدها بالذين لتدل على العموم في كل من كفر من أي لسان أو لون ثم جاءت ـ كفروا ـ بدون ذكر المفعول و لا ذكر أي متعلق بها لتشمل من يصدر منه هذا الفعل فلم يقل: كفروا من كذا و لا كفروا بمن.

## ﴿ لَنَ تُغَيِّنِ ﴾

لن تغيد النفي المؤبد عند الإطلاق والمقيد بزمن إذا قُيدت بوقت معين (۱) وهي هنا جاءت مطلقة فلن تغني عنهم أموالهم ولا غيرها شيئاً في وقت من الأوقات ومجيء: كفروا قبلها بالإخبار عن الماضي يجعل حكم الآية ممتداً من الأزل إلى الأبد، وفيها وجه آخر وهو اعتبار ابتداء حكمها من يوم نزولها أو من يوم نزول القرآن بالنظر إلى أن الخطاب إنما يحكم من حين صدوره أو وقوع ما تعلق به الخطاب من سبب نزوله.

# ﴿ لَنَ تُعْمَّنِ عَنْهُمْ أَمَوَالُهُمْ وَلَا ۖ أَوْلَكُهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْعًا ۗ ﴾

غديت "تغني" بـ "عن" لأنها ضمنت معنى تدفع لأن الفعل تغني لو بقي على معناه الأصلي كان متعدياً بنفسه ولجاء النص: لن تغنيهم وأما قوله تعالى: من الله فهو على حذف المضاف والتقدير: من عذاب الله(٢) وخالف هذا ما جاء في الكشاف حيث قال الزمخشري: "من" في قوله من الله مثله في قوله تعالى: "وإن الظن لا يغني من الحق شيئا" والمعنى: لن تغني عنهم من رحمة الله أو من طاعة الله شيئاً أي بدل رحمته وطاعته (٢)

#### ((4.5)

منصوب على أنه مصدر كما تقول: ضربت شيئاً من الضرب أو على أنه مفعول به أي لن تدفع شيئاً.

<sup>(</sup>۱) انظر شرح محي الدين عبد الحميد على أوضح المسالك، ج:٤، ص:١٥٠-١٥٩ حيث عدها مثل لا وفيه نظر واضح.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن، ج:٤، ص:٢١، والبحر المحيط، ج:٣، ص:٣٤.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: ج: ١/ص: ٤١٤.

## (وَأُوْلَتِهِكَ ﴾

اسم إشارة للبعيد ليدل على بعدهم عن الله وعن المؤمنين الذين هم محل الإخبار وليقع الذين كفروا موقع المنقطع عن أهل الإيمان فلا تأسى نفوسهم عليهم.

## (ئنم)

الضمير المنفصل لإفادة التخصيص والتأكيد أنهم هم لا غيرهم.

## (وَقُودُ ٱلنَّادِ)

الوقود بفتح الواو اسم للحطب وبصمها مصدرٌ مِن وَقَدَ يقدُ وقوداً إذا اشتعلت أي أن النار إنما تشتعل بهم أو لا(').

# ﴿ كَذَابِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِاَينَتِنَا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِثُغُوبِهِمْ وَاللَّهُ شَدِيدُ اللَّهِ اللهُ اللهُ بِثُغُوبِهِمْ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ ﴾

قال ابن عطية: الدأب بسكون الهمزة وفتحها مصدر دأب يدأب إذا لازم فعل شيء ودام عليه مجتهداً فيه، ويقال للعادة: دأب<sup>(۲)</sup> قال القرطبي: واختلفوا في الكاف: فقيل في موضع رفع تقديره: دأبهم كدأب آل فرعون أي صنيع الكفار معك كصنيع آل فرعون وقيل هي متعلقة بـــ"أخذهم الله" أي أخذهم أخذاً كما أخذ آل فرعون وقيل: هي متعلقة بقوله: لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم أي: لم تغن عنهم غناءً كما لم تغن الأموال والأولاد عن آل فرعون (۳).

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ج:٤/ص:٢٢.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:٣٧.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن ج: ٤/ص: ٣٣.

وقال أبو حيان: "لما ذكر الله الله أن من كفر وكذب بآيات الله مآله إلى النار ولن يغني عنه ماله ولا ولده، ذكر الله أن شأن هؤلاء في تكذيبهم لرسول الله وترتب العذاب على كفرهم كشأن من تقدم من كفار الأمم أخذوا بذنوبهم وعذبوا عليها ونبه الله على آل فرعون لأن الكلام مع بني إسرائيل وهم يعرفون ما جرى لهم حين كذبوا بموسى من إغراقهم وتصييرهم آخرا إلى النار "(۱)" ثم قال رحمه الله " ففي هذا بشارة لرسول الله صلى الله عليه وسلم ولمن آمن به أن الكفار مآلهم في الدنيا إلى الاستئصال وفي الآخرة إلى النار كما جرى لآل فرعون أهلكوا في الدنيا وصاروا إلى النار "

## (كَذِّبُواْ بِئَايَنِينَا)

قال أبو حيان: "المقصود بآياتنا: إما الآيات المتلوة وإما الآيات المنصوبة للدلالة على الوحدانية"(٢).

# ﴿فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾

شبّه إحاطة عذابه بهم بالمأخوذ باليد المتصرف فيه بحكم إرادة الآخذ والأخذ بالذنب معناه العقاب عليه والباء في قوله تعالى: بذنوبهم للسبب أي أن ذنوبهم هي السبب الذي أخذهم الله به.

## ﴿ وَأَفَّهُ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ص:٣٦

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:٣٨.

يقال: شيء شديد أي بيّن الشدة بكسر الشين وشدَّ عضده: قواه.وشدَّه: أوثقه (١) والعقاب: العقوبة (٢).

## (شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾

أي عقوبته بينة واضحة فهي من صفات الأفعال لا من صفات الذات فلا يسمى الله على باسم "شديد" ولا باسم "معاقب".

# ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمُّ وَبِنْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾

يقال أن سبب نزول هذه الآية أو المناسبة التي نزلت فيها أن يهود بني قينقاع قالوا بعد وقعة بدر: إن قريشاً كانوا أغماراً ولو حاربتنا لرأت رجالاً فجاء هذا الإعلان الإلهي "قل للذين كفروا ستغلبون" المخبر هو الله تعالى والمعلن والمبلغ هو محمد وإذا تناولنا الحدث من جانب الذين كفروا فالإعلان والإخبار من جانب محمد لله لأنهم لا يؤمنون بهذه العلاقة بين محمد صلى الله عليه وسلم وبين الله جل جلاله وبهذا يكون التحدي للذين كفروا أقوى وأعنف وعلى نفوسهم أمر وأدهى.

ومن المعروف أن السين للاستقبال وهي موضوعة لما يقع قريبا وبهذا يبدو لنا موقف المعسكرين وما يعتلج في نفوس كلً منهما من الأمل الموقن في جانب المؤمنين والتوتر والشعور بالتحدي في نفوس الكافرين.وقرئت هذه بالياء بدل التاء سيُغلبون عند حمزة والكسائي<sup>(7)</sup> وهي قراءة لا تغير من تحليل الموقف

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:١٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص:١٨٩.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ج:٣/ص:٣٤.

شيئاً إلا أن في تاء الخطاب مزيّة ظاهرة ويقال: غلب عدوه إذا قهره وانتصر عليه، وهذا الإعلان يعد من جملة الأسلحة في غلبة العدو وقهره فهو على أقل تقدير يجعل في أنفسهم هذا الهاجس عند لقاء المؤمنين لاسيما وقد خاضوا تجربة المعركة في بدر.

## (رَتُحْنَرُونَ إِلَّ جَهَنَّد)

كذلك قرأ حمزة والكسائي بالياء (`) وهي قراءة لا تغير من شيء في ملامح الموقف لكلا الجانبين.

ويحشر الجميع من المشركين واليهود والنصارى يحشر كل من كفر برسالة النبي محمد ولم يؤمن بها يحشرون إلى جهنم جميعاً إلى جهنم المكان المظلم حتى لا يستأنس أحد بأحد ولا يعرف أحد أحداً وهذه الكلمة ينفر منها كل فرقاء الكافرين فالمشركون العرب واليهود والنصارى كل فريق منهم يزعجه هذا الإعلان وهو لا يزعجهم لأنهم يصدقونه أو يؤمنون به فهم يكفرون به ولكنه يزعجهم لأنهم يرون عدو هم لا يفرق بينهم في الحديث ولا في الخصومة ولا في ما لكل منهم، وهم مع ما هم عليه من الاجتماع لحرب الإسلام يستنكف كل منهم أن يُعدُ مع الآخرين وأن يحشر معهم.

## ﴿وَبِنْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾

كلمة بئس موضوعة للذم وهذا الذي لم يتوجه إليهم بل إلى المكان الذي سيحلون فيه فهم ليسوا بالضيوف الكرماء فتُمتهد لهم المفارش بل هم المساقون للعقاب فكانت دارهم المُعدَّة لهم تناسب ذلك ولم يذكر المخصوص بالذم لوضوحه

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ص:٣٤.

يحشرون إلى جهنم وبئس المهاد هي أي جهنم وينبغي الانتباه إلى العلاقة بين حال الكافرين في عماهم عن الهدى وبين ما يوحي به اسم جهنم من الظلام وعدم الرؤية.

﴿ قَدْ كَانَ لَكُمْ مَايَةٌ فِي فِتَنَيْنِ الْتَفَتَّا فِئَةٌ تُقَايَلُ فِ سَنَهِيلِ اللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةٌ يَكُونُهُم مِنْ لَيْكَ أَنِي اللَّهِ مَنْ يَشَكَآهُ إِن وَ وَاللَّهُ اللَّهُ يُوَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَكَآهُ إِن وَ وَاللَّهُ لَمِنْ لَكُ لَفِي مَنْ يَشَكَآهُ إِن وَ وَاللَّهُ لَفِي اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

#### "الفئة"

الطائفة ذات الشوكة كأن كل واحد من أفراد الجماعة يفيء إليها فهي بمثابة الظل يحتمى بها من حر الشمس.

## ( مَدْ كَانَ لَكُمْ ءَايَةً )

الخطاب في لكم يرجح قراءة من قرأ \_ ستغلبون \_ بالتاء ومعنى قد كان لكم: قد ثبت لكم لتمحُض كان الناقصة في الدلالة على ثبوت الحدث ثم أكد هذا الثبوت بقد التي تفيد التحقيق والخطاب بـ "لكم" صالح لتناول جميع الذين كفروا من مشرك أو كتابي و لا يخصص هذا العموم سبب النزول وإن كان مجمعاً عليه عند المفسرين لأن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب كما يقول الأصوليون.

## (آيانة)

أي دلالة وعلامة على انتصار الإيمان وغلبة أهله مع قلتهم وضعف ما بأيديهم من سلاح مقارنة بعدد أهل الكفر وقوة ما بأيديهم من عتاد.

# ﴿ فِ مِنْ تَيْنِ ٱلْتَقَنَّأُ مِنْهُ تُعَلَيْلُ فِ سَنِيلِ ٱللَّهِ وَأُخْرَىٰ كَافِرَةً ﴾

هذا النص يبعث الرعب والشك والقلق والاضطراب في جميع فرقاء الكفر على تعدد ألوانهم وأديانهم التي ينتمون إليها لأن كل فرقة من المشركين واليهود والنصارى يذكر ما جرى لأهل الإيمان مع من عاداهم من النصر والغلبة فإذا كان المشركون من العرب يذكرون معركة بدر فإن اليهود والنصارى يذكرون أيضاً ما جرى بين طالوت وجالوت وانتصار المؤمنين مع قلة عددهم على جالوت مع كثرة الكافرين معه حتى أن بعض الأراء ذهبت إلى أن عدد المؤمنين الذين مع طالوت يساوي عدد المؤمنين الذين مع محمد على عدد المؤمنين الذين مع طالوت

ستُغلبون أيها الكافرون وفي ذاكرتكم نموذج ودليل وبرهان على هذه المغلوبيَّة لكم إنها فعلاً ذكرى تثير الفزع في صفوف أهل الكفر كما تثير الأمل في صفوف أهل الإيمان وكأنه قانون إلهي وسنة طبيعية يخضع لها الناس وتسير نحوها الشعوب.

## ﴿ فِنَهُ ثُقَاتِلُ فِ سَهِيلِ اللَّهِ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةً ﴾

الفئة المؤمنة تقاتل في سبيل الله ولنصرة دينه وإرساء بناء الرسالة التي تؤمن بها فهي فئة تعرف ما لديها وتعلم فيمن تقاتل وأخرى كافرة موقفها الإصرار على الكفر والعناد لأهل الأيمان.

## ﴿ وَأَخْرَىٰ كَافِرَةً ﴾

بهذه الصيغة أوصل القرآن البيان إليهم ليزعزع ثقتهم بكل ما هم عليه كأنها لا تقاتل، لأنها لا تعرف لمن تقاتل ليست هي على بينة من أمرها والتحدي يعصف بها من كل جهاتها، وهي كافرة فقط ليس لديها ما تؤمن به، وتعصف البيانات الإلهية بالمشركين قائلة: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِتًا زَنَّكَا عَلَى عَبْرِنَا فَأَتُوا بِسُورَةِ

مِن مِثْلِهِ وَأَدْعُواْ شُهَدَاءَكُمْ مِن دُونِ الله إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾(١) وتعصف بأهل الكتاب: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَدُرَىٰ تِلْكَ أَمَانِيُهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرهن كُمْن كُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (١) وتعصف وتعصف بهؤلاء وهؤلاء في الكثير من البيانات فتزلزل الأرض تحت أقدامهد.

# ﴿يَرَوْنَهُم مِّثْلَيْهِمْ رَأْمَ ٱلْمَنْينِ ﴾

جاء النص البياني مطلقاً ليس فيه شيء من التقييد إلا في جهة بيان تمييز الرؤية وأنها رؤية بصرية.

# ﴿يَرُونَهُم

مَن الرائي؟ ومَن المرئي؟

أحسب أن هذا البيان جاء بهذه الصياغة المطلقة ليستوعب جميع أحداث التأريخ وأن الله يُري المسلمين لله الكافرين به حسب ما تقتضيه مصلحة المسلمين في كل موقف فإن كانت المصلحة تقتضي تكثير عدد الكفار أو تقليلهم فعل الله لهم ذلك وكذلك لو كانت مصلحة المؤمنين تقتضي تكثير عددهم في أعين الكافرين أو تقليلها فإن الله يدافع عن الذين آمنوا بما يحقق نصرهم على أعدائهم.

وهذا التلوين في الرؤية كثرة وقلة عُمل به في معركة بدر قال تعالى: ﴿ إِذَ يُرِيكُهُمُ اللَّهُ فِي مَنَامِكَ قَلِيكُ وَلَوَ أَرَسَكُهُمْ صَيَّنِيكَ لَفَيْ لَئُمْ وَلَكَ مَنَامِكَ قَلِيكُ وَلَوَ أَرَسَكُهُمْ صَيَّنِيكَ لَفَيْ لَئُمْ وَلَكَ مَنَامِكَ قَلِيكُمْ وَلَوَ أَرَسَكُهُمْ صَيَّنِيكُ لَفَيْ لَلْمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَي اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١١١.

# قَلِيلًا وَيُقَلِلُكُمْ فِي أَعْيُنِهِمْ لِيَقْضِي ٱللَّهُ أَمْرًاكَاتَ مَفْعُولًا وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلأَمُورُ ﴾ (١).

قرأ نافع ويعقوب وسهل ترونهم بالتاء على الخطاب وقرأ باقي السبعة بالياء على الغيبة وقرأ ابن عباس وطلحة بضم التاء على الخطاب وقرأ السلمي بضم الياء على الغيبة نقل ذلك كله أبو حيان (٢). وقراءة الضم كالتفسير لقراءة الفتح بضم الياء على الغيبة نقل ذلك كله أبو حيان التكثير ولا يريهم الموجود في حالة التقليل إنما هو الله لأنه هو القادر على ذلك وحده وحجب الموجود عن الرؤية يدل له أيضاً ما كان على يعتصم به من رؤية الكفار له على كما في خروجه عند الهجرة من بيته وكذلك حادثة وجوده مع أبي بكر في غار ثور وكذا احتجابه صلى الله عليه وسلم عن رؤية زوجة أبي لهب بعد نزول سورة اللهب ومجيئها إلى الكعبة للتفتيش عنه على فاحتجب عنها في تلك الساعة (٢)، وهو يقرأ قوله تعالى ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ للتَعْبَشُ مَا نَعْنَا بَيْنَكَ وَيَتَنَ النَّيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا (٤) وَجَعَلنَا عَلَى قُلُوبِهُمُ أَكِنَةُ أَن

## (رَأْيَ الْمَانِينَ )

قال أبو حيان: "والرؤية في هاتين القراءتين بصرية تتعدى لواحد وانتصب "مثليهم" على الحال قاله أبو على ومكى والمهدوى ويقوى ذلك ظاهر قوله: "رأى

<sup>(</sup>١) الأنفال:٣٤-٤٤.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الجامع لأحكام القرآن ج١٠/ ص:٢٦٩-٢٢٠، مع ما وقسع لسبعض العلمساء ومسنهم القرطبي من مثل ذلك.

<sup>(</sup>٤) الإسراء:٢٦-٧٤.

العين" وانتصابه على هذا انتصاب المصدر المؤكد.

## ﴿ وَاللَّهُ كُونِيدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَاءُ ﴾

أي يقوي وأيده: قواه وتأييد الله لأهل الإيمان إما بالنصر والغلبة في المعركة وإما بالحجة والبرهان في المجادلة أو بكليهما.

## (مَن يَشَاءُ ﴾

أي من يشاء الله تأييده بنصره بسبب ظاهر أو باطن أو بالاثنين معاً ومجيء خبر المبتدأ الذي هو لفظ الجلالة بصبيغة الفعل المضارع ــ يؤيد ــ ليفيد التجدد و الدوام فكأنه هو السنة الدائمة و الطريقة الثابتة.

وتحتمل الآية وجها آخر وهو أن يكون فاعل يشاء ضميرا يعود إلى "من" أي أن الله يؤيد بنصره من يشاء النصر ومذهب أهل السنة: أن الله يخلق لعبده ما يريده ذلك العبد كما يقول الإمام الرازي(١) وهذه القضية قامت عليها نظرية من أعز النظريات الحديثة في علوم البار اسيكولوجي فضع في نفسك ما تريد بإصرار وعزم ويقين تجده أمامك إن الله يكون معك على ما تكون معه مصداق هذا الحديث الصحيح عن رب العزة على : "أنا عند ظن عبدي بي "(١).

## (ال في ذَالِك لَمِسْرَةً ﴾

العبرة: مأخوذة من العبور مما وقع في الماضي من التأبيد بالنصر للمؤمنين ومن الخذلان بالهزيمة لأهل الكفر لا يحتاجون في ذلك إلى تدقيق نظر ولا إلى كذّ ذهن إن الحقائق ماثلة للعبان إنها سنة الله ومنهج الحياة.

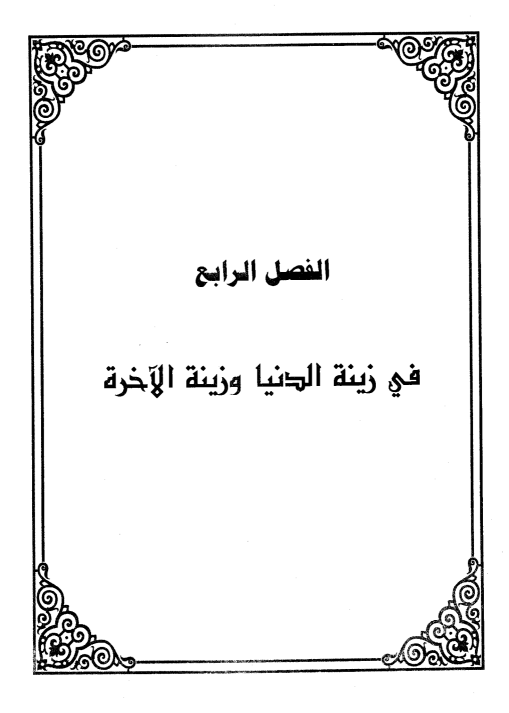
<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الشيخان: الأحاديث القدسية للشيخ الدكتور أحمد فارس ص:٥١-٥٢.

## ﴿لِأُوْلِ ٱلْأَبْصَدِ ﴾

لمن ليس أعمى فالشواهد تخص العين ولا تحتاج إلى فكر والذهاب فيي تفسير الأبصار إلى البصر العقلي يبعد النص عن موضوعه ويحمّل الألفاظ ما تتوء بحمله فمساق الآية وسباقها في الحديث عن رؤية العين وذلك ما أفقد الكافرين رشدهم ونزع الثقة من نفوسهم حتى من أبصارهم وماذا عسى أن يكون حال من يرى غير الموجود أو يجد غير ما رأى؟!!







# الفصل الرابع في زينة الدنيا وزينة الآخرة

﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ مُبُّ الشَّهَوَتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْمَنْفِينِ وَالْقَنْطِيرِ الْمُقَعَلَمُ وَ مِنَ النَّفَ وَالْفَحْدِ وَالْحَدْثِ ذَلِكَ مَسَاعُ الْحَيْوَةِ الدُّنَيْ وَالْقَهُ الْفَقَا عِندَ رَبِهِمْ جَنَّتُ الْفَقَا عِندَ رَبِهِمْ جَنَّتُ عِندَهُ مُسْنُ الْمَعَابِ اللَّهُ فَلَ أَوْنِيَتُكُم بِخَيْرِ مِن ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوَا عِندَ رَبِهِمْ جَنَّتُ عِندَهُ مُسْنُ الْمَعَابِ اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللللْلَهُ اللَّهُ اللللْلِلْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ

هذا الفصل من الآيات يستهدف الفصل بين زينة الدنيا وزينة الآخرة والقضاء بين عشاق الحياتين ونعيمهما والموازنة بين مصيرين مصير أهل الدنيا ومصير أهل الجنة.

## ﴿ زُيِّينَ لِلنَّاسِ ﴾

جاء الفعل: زين بالبناء للمجهول في القراءات الصحيحة وفي قراءة ضعيفة زيَّن بالبناء للمعلوم والفاعل ضمير يعود إلى لفظ الجلالة في قوله تعالى: "والله يؤيد بنصره" وجماهير النحاة لا يجيزون ذلك لأن الضمير سيعود على سابق بعد الفصل وتمام الكلام والفاصل قوله: "والله عنده حسن المآب".

اختلف المفسرون في تعيين الفاعل فمن قائل: هو الله ونسب إلى عمر بن الخطاب وعليه جمهور أهل السنة ومن قائل: هو الشيطان وهو مروي عن

الحسن في وهو الذي ذهب إليه الجمهور من المعتزلة وقال أبو علي الجبائي: الذي زين الخير هو الله والذي زين الشر هو الشيطان وهذا فيما أحسب هو الحق الذي لا مرية فيه وهو الذي تدل عليه نصوص القرآن واعتراض الإمام الرازي بأن أبا علي سكت عن المباح فلم يقل من زينه (۱) وهو اعتراض بارد لا قيمة له لأن المباح من الخير أو أن المباح لا يحتاج إلى تزيين لأنه زين بنفسه ودليل أبي علي الكبير قوله تعالى: "حبّب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم" نسب إلى نفسه تحبيب الإيمان وتزيينه في قلوبكم نسب إلى نفسه تحبيب والمعاصي الإيمان وتزيينه في قلوب المؤمنين والإيمان يشمل المباح والواجب والمندوب لأنك وأنت تعمل المباح لا تعمله إلا وأنت تعلم أن الله أباحه لك بينما السوء والمعاصي نسبت في القرآن الكريم إلى الشيطان فرَيّنَ مَهُمُ الشّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيّهُمُ المُومَ وَلِيّهُمُ الشّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيّهُمُ المَّيْمَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ الله أباحه لك بينما السوء والمعاصي نسبت في القرآن الكريم إلى الشيطان فرَيّنَ لَهُمُ الشّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيّهُمُ المَّيْمَ السَّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيّهُمُ المَّيْمَ السَّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيّهُمُ المَّيْمَ السَّيطَانُ المُعْمَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيّهُمْ المَّيْمَ السَّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ فَهُو وَلِيّهُمُ المَّيْمَ السَّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ السَّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ السَّيطَانُ أَعْمَلُهُمْ وَلَيْهُمْ المَابِعُ المَّيْمَ المَّيْمَ المَّيْمَ وَلِيْهُمْ المَابِعُ المَابِعُ المَّيْمَ المَّيْمَ المَابِعُونُ المَّيْمَ المَابِعُ المَابِعُ المَّيْمَ المَّيْمِ المَابِعُونُ المَّيْمَ المَّيْمَ المَابِعُ المَّيْمِ المَابِعُ المُعْمَانُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المُعْمَانِ المُعْمَانُ المَابِعُ المَابِعُ المُعْمَانُ المَابِعُ المُعْمَانُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المُعْمَانُ المُعْمَانُ المَابِعُ المُعْمَانُ المَابِعُ المُعْمَانُ المُعْمَانُ المُعْمَانُ المُعْمَانُ المُعْمَانُ المُعْمَانُ المُعْمَانُ المَابِعُونُ المَابِعُونُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَابِعُ المَ

وهذا التقسيم في التزيين هو الداعي إلى بناء الفعل للمجهول في مثل هذا الخطاب فإن من عادة العرب في كلامها أن الفعل إذا أسند إلى كثيرين يمكن أن يكون لكل واحد فاعل، جاءت بالفعل مبنيا للمجهول لضرورة اختلاف الفاعلين ومثال ذلك: زينت الحدائق ليوم العيد؛ وزينت البضائع للمشترين ؛وزينت الشوارع والدور والدكاكين لقدوم الملك أو الزعيم؛ فبما أن المربين يختلف جيء بالفعل مبنيًا للمجهول اعتمادًا على معرفة السامع بالمزين لكل منها فكيف إذا كان المتكلم قد ذكر للمخاطبين من الذي زين في كل فرد بل في كل حال من أحوال هذا الفرد؟!

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٦١-١٦١.

<sup>(</sup>٢) النحل:٦٣.

ثم نعود إلى الكلمة لنستفصل معناها: فان الله و الكنفى بذكر التزيين للناس: "رُيِّنَ للنَّاسِ حُبُّ الشَّهُواتِ" ولم يذكر هل أحب الناس ما زين لهم حبه أم لا فان ما كل معروض بزينة يراه الناس زينا، وكذلك نسبة التزيين إلى الحب لا إلى الشهوة فهل كانت كذلك لأن الشهوة لا تحتاج إلى التزيين؟ أو أنها لا تقبل التزيين لقبحها في نفسها؟ لم أر من أجاب عن هذه الأسئلة وأحسب أن الله و لم ينص لنا على ذلك لاختلاف الناس في تقدير الزينة في كثير من الأشياء وكذلك النظر إلى الشهوات وتقدير الناس لها من حيث الزينة والقبح فقد تجد فريقًا من الناس ينظرون إلى الشهوات بعين الزينة بينما تجد فريقاً آخر لا يرى أي جمال وزينة في الشهوة بل يراه هبوطاً إلى السفاسف من الأعمال ،لكل هذا جاءت الآية بهذا الإطلاق فيما أحسب.

و أضيف الحب إلى الشهوات ويذهب أكثر المفسرين إلى تأويل الشهوات بالمشتهيات (١) يقول أبو حيان: وعبر عن المشتهيات بالشهوات مبالغة إذ جعلها نفس الأعيان (٢) و الذي دعاهم إلى هذا التأويل أمران:

الأول: أن الله ذكر المشتهيات من النساء والبنين.... الخ وهذا إنما يصح إذا قلنا ان "من" جنسية وهو قول ضعيف والصحيح أن الجار والمجرور في موضع الحال<sup>(٦)</sup>.

والثاني: أن الشهوة معنى لا وجود لها في الخارج إلا في أشخاص المشتهيات ولهذا يكون تأويل الشهوات بالمشتهيات أنسب ويكون تقدير الآية: زين

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٦١، والبحر المحيط ج:٣/ ص:٥٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ ص:٥٠.

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ج٣/ص:١٦٠.

للناس حب المشتهيات من النساء والبنين... الخواحسب أن مقابلة الحب بالشهوة أولى من مقابلته بالمشتهى لأن مقابلة المعاني ببعضها أولى من مقابلتها بالأشخاص على أننا يمكننا القول ونحن مطمئنين أن الحب إنما يتعلق بالمعاني التي في الذوات لا في الذوات أنفسها والله أعلم.

#### (مِن النِسكةِ)

أي حال كون الشهوة من النساء فالذي حُبِّب إنما هو حب الشهوة منهن لا الشهوة نفسها وقدم النساء على غيرهن لتكتمل الهيئة البشرية كلها. زين للناس أي للرجال منهم من النساء فاكتملت الصورة وبما أن هيئة الاجتماع هي السبب لكل ما ذكر الله بعد النساء قدم النساء في النص القرآني فقد قامت المرأة من الرجل مقام الطبيعة لله في إنشاء التكاثر والتوالد وهو سبب بقاء النوع البشري، والقول بأن سبب التقديم لأنهن حبائل الشيطان (۱) للرجل يرده عكسه وهو أن الرجل من حبائل الشيطان أيضاً في إغواء المرأة.

## ﴿وَٱلْبَنِينَ ﴾

أي زين للناس حب الشهوة من البنين لأنهم النتاج ويجد كل من الزوج وزوجته صورته في نتاجه والنتاج هو ضمانة الخلود وإنما لم يذكر القرآن البنات لأن ذكر البنين يشملهن بالتغليب ولأن البنات يدخلن في النساء فكما يحب الرجل الشهوة لنفسه من امرأة كذلك يحبها لولده من البنات وبذلك تستمر عجلة الحياة، فصار ذكر البنين كاف عن ذكر البنات ولو ذكر البنات ولم يذكر البنين لما كان في ذكر هن ما ينبه إلى الزينة في حب الشهوة من البنين والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج٣/ ص:٥٠.

## (وَٱلْقَنْطِيرِ ٱلْمُقَنظَرَةِ)

#### (وَٱلْقَنْطِيرِ)

: جمع قنطار والقنطار بطلق على المال الكثير وذكر السلف له حداً من باب التمثيل فقط فقال بعضهم: ألف ومائنا أوقية وآخر: إثنا عشر ألف أوقية (٢) وهناك تقديرات أخرى أقل وأكثر أضربنا عن ذكرها لعدم غنائها.

## ﴿الْمُقَنظِرَةِ ﴾

مُفعللة أو مفيعلة من القنطار ومعناها: القناطير المجتمعة كما يقال ألوف مؤلفة (٣).

## ﴿ مِنَ ٱلذَّهَبِ وَٱلْفِضَّكَةِ ﴾

<sup>(</sup>١) ألنساء:٥.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ ص:٥١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

بيان للقناطير وهو في موضع حال منها أي كائنة من الذهب والفضة والنص على الذهب والفضة لأن النقود لم تكن آن ذاك إلا منها وليس لخصوصية فيها كما هو ظاهر النص والذهب والفضة ولحد زماننا هذا يعدان من أحسن الأموال ادخاراً وقنطرة.

## ﴿وَالْخَيْلِ ﴾

الخيل من أعز الأموال العربية وهي إلى جانب ماليتها تمثل زهواً غريباً وإعجاباً مهيباً قال النبي الخيل معقود في نواصيها الخير "(۱).

## (وَالْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ)

معنى المسومة الراعية من الكلأ المباح. يقال: سامت أي سرحت وأخذت سومها من الرعي: أي أخذت غاية جهدها وطاقتها من الرعي في المروج والكلأ.

## ﴿ٱلْمُسَوَّمَةِ ﴾

مأخوذة من الفعل المضعف سوم يسوم فهي مسومة (٢).

## ﴿ وَٱلْأَنْفَامِ وَٱلْحَارِثِ ﴾

الأنعام: جمع النعم وهي الإبل والبقر والغنم من الضأن والماعز ولا يقال لجنس منها على الإنفراد نَعم الاللإبل خاصة.

#### ﴿ وَٱلْحَرَثِ ﴾

أي الزرع ولم يأت بالحرث على صيغة الجمع مثل ما أتى في الباقيات

<sup>(</sup>١) الحديث : متفق عليه البخاري: ٢٨٢٥ ومسلم: ١٨٧٣.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:٥٢. ومسلم:

لأن الحرث مصدر وهو يصدق على الكثير والقليل وقيل يراد به المفعول أي المحروث.

# ﴿ ذَالِكَ مَتَكُمُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيا ﴾

#### (ذَالِكَ ﴾

أي المذكور أو المتقدم ذكره ومجىء الإشارة بنبأ البعد فيه وجهان:

الأول: أن هذه الأمور التي تم تزيينها تمثل أعلى المعتبر في الحياة عند الناس.

والثاني: أن الخطاب من حضرة الحق مع حبيبه أو مع عباده المؤمنين الجالسين في حضرته فهم في هذا المجلس بعيدون عن الدنيا ومتاعها لشهودهم الحق وسماعهم خطابه فحدثهم عنها حديث البعد وفي ذلك لذة يتذوقها أهل مجالسته ويُحرَم منها الغرباء.

## (مَنْكُنغ)

يطلق المتاع ويراد به الزاد اليسير الذي يستصحبه المساقر في سقره وإن كانت الكلمة بوضعها اللغوى تدل على مطلق ما يستمتع به.

# (ٱلْحَيَزةِ ٱلدُّنِيا)

أي الحياة القريبة أو الحياة الأدنى أي الأقرب وكأن القرآن يريد أن يقول للإنسان إنك لو ملكت كل ما تطمع إليه نفسك من النساء زوجات وبنات من البنين ومن الأموال سواء كانت نقوداً أو عدة حرب وزينة أو كانت أتعاماً بكل أجتاسها أو مزارع وجنات لو ملكت هذا كله فهو قليل بحقك لا ينبغي أن يكون منتهى طموحك أو نهاية غرضك لماذا؟ لأن متاع الحياة لا يمكنه أن يملأ منطقة القراع في خيالك فتشعر دائماً بالنقص وبتمنيات ما بعد لو إن وضع الحياة غرضاً أسمى وهدقاً أعلى

يجعل الإنسان قيمة أقل من الحياة وهو أعلى منها لأن خياله أوسع منها فلا يمكن أن يسعد فيها.

### الوالة عِندُ مُسْنُ الْمُعَادِ اللهِ

قابل القرآن بين متاع الحياة الدنيا وبين حسن المآب عنده وهذا يومئ إلى أن الدنيا ليست بدار قرار ولا موطن إقامة إنّ حياة كل إنسان تشبه قترة سفر وكما يعود المسافر إلى موطنه وداره يعود الإنسان بعد قضاء قترة الحياة الدنيا إلى موطنه وداره.

#### والله عندالم

لَي في الآخرة بدليل المقابلة وإلا فالدنيا عنده ومن عنده عالله خالق العنيا و الآخرة والله عنده الدنيا وعنده الآخرة.

#### ﴿ بِالْمَثِلُ الْمُعَالِدِ ﴾

حسن مصدر مضلف وهو من إضافة المصدر إلى قاعله أي حسن مآيهم وفائدة الإضافة شمول "حسن المآلب" جميع أنواع الحسن في المآلب فهو اليس أحسن مآب ولا أن مآبهم حسن وإنما يريد القرآن الكريم أن يمنحهم كل حسن في المآب وذلك لأن كلمة حسن مفرد وأضيفت إلى المآب فعمت كل حسن والو قال: والله عنده المآب الحسن أو وأولئك حسن مآبهم لضاع العموم الذي دلت عليه الإضافة إنها العربية وإنه القرآن.

#### ﴿ الْعَمَالِ ﴾

أي المرجع و أل " في المآب للجنس فتدل أبضاً على العموم فيكون التقدير: والله عنده كل حسن في كل مآب فليس عند الله إلا كُلُّ مآب فيه كلُّ حُسن.

## ﴿ لِلَّذِينَ ٱتَّفَوَّا عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَغَيْمَا ٱلْأَتَهَدُ ۗ

هذه واحدة من زينة الأخرة "خالدين فيها" وهذه ثانية "وأزواج مطهرة" وهذه ثالثة "ورضوان من الله" هذه هي الرابعة ويمكن اعتبارها ستة إيّا حسيت الجنات وجري الأنهار أخرى وكتلك لو حسبنا الأزواج واحدة وتطهيرهن أخرى فتكون ستة تقابل ستة.

وهذا عرض من عروض زينة الآخرة أيضًا لتقابل زينة الحياة الدنيا أضف إلى هذه القوارق أن زينة الحياة الدنيا لا تأتي إلا بما يقابلها من الجهد والتعب ثم ياضلفة جهد آخر إذا أريد استمرارها وبقاؤها ثم الخوف المتواصل من زوالها أو نقصاتها على أن التقصان من ضروريات بعضها كالنساء والبنين وغيرها أما زينة الآخرة فالعمل الذي يُقتم في تحصيلها أيسر بكثير ولو أراد الواحد منا أن ينسب ما هو من عمل الاخرة في حياته إلى ما هو من عمل الدنيا لما تجاوز نسبة العشرة باللمائة على أكثر تقدير.

# (الْوَبْيَتُكُرُ مِخْدِرِ مِن ذَلِكُمْ ﴾

إلى هنا ينتهي الأستفهام وأما قوله تعالى: "للذين اتقوا" إلى آخر الآية فهو بتقدير الجواب ومن المفسرين من يذهب إلى أن متتهى السؤال عند قوله تعالى: "عند ربهم" (١)

## (آزنینکر)

يذهب الكثير من المفسرين إلى تفسير النبأ بالخبر فهم يقولون: معنى أنبئكم أخبركم والصحيح أن النبأ غير الخبر بدليل أن القرآن الكريم استخدم النبأ ومشتقاته في جميع المواضع التي يكون فيها إعلام عن أمر كان مخفياً عمن يراد إعلامه به أو كان من خصوصياته وتكررت هذه الكلمة تبأ ومشتقاتها حتى قاربت المائة والخمسين موضعاً في القرآن الكريم مع العلم أن كلمة الخبر لم تستخدم في القرآن الكريم بمعنى الإعلام و لا مرة واحدة وإليك المواضع التي استخدمت فيها هذه الكلمة من القرآن الكريم.

في سورة الكهف استخدمت مرتين ففي الآية ٦٨ قال تعالى: ﴿ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَرَ يُحِطّ بِمِهِ حُبْرًا ﴾ وكذلك في الآية ٩١ قال تعالى: ﴿ كَذَالِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبْرًا ﴾

وفي سورة النمل الآية ٧ قال نعالى: ﴿ إِنِّ مَانَسَتُ نَارًا سَتَاتِيكُمْ مِنْهَا مِعْبَرٍ ﴾ وفي سورة القصص الآية ٢٩ قال تعالى: ﴿ إِنِّ مَانَسَتُ نَارًا لَعَلِيّ مَاتِيكُمْ مِنْهُ كَا يَحْبَرِ ﴾ وفي سورة النوبة الآية ٩٤ قال تعالى: ﴿ يَعْمَدُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلُ لَا تَعْتَدُرُوا لَن سُورة النوبة الآية ٩٤ قال تعالى: ﴿ يَعْمَدُونَ اللّهِ عَلَى اللّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ ﴿ وَفِي سُورة محمد الآية ٣١ قال

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ص:١٦٤.

تعالى: ﴿ وَلَنَبَلُونَكُمْ حَتَى نَعْلَرَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّدِينِ وَنَبَلُوا أَخْبَارَكُو ﴾ وفي سورة الزلزلة الآية ٤ قال تعالى: ﴿ يَوْمَهِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾ .

فإذا تمعنت في هذه الآيات ازددت يقينا فيما ذهبنا إليه ففي الآيتين من سورة الكهف كان معنى الخبر العلم المسبق وفي آيتي موسى كان يريد أن ينبئهم عن خبر النار بعد أن يذهب إليها ويعرف خبرها وآية التوبة واضحة الدلالة بالتفريق بين دلالة اللفظتين لأن فيها الإنباء عن الأخبار فالأخبار هي المعلومات والإعلام عنها يقال له إنباء وإعلام لا إخبار وكذلك الآية من سورة محمد والآية من سورة الزلزلة فيكون معنى الآية هل أنبئكم عن خبر ما للمتقين عند الله...؟

# (بِخَيْرِ مِن ذَالِكُمْ ﴾

أي بخير مما زين في الحياة الدنيا وكلمة خير هنا بمعنى أفعل التفضيل أي أكثر خيراً وبذلك ينتفي ما درج عليه كثير من المفسرين من أن ما زين من حب الشهوات مذموم كيف وقد تمّت المفاضلة بينه وبين نعيم الجنة ، كل الناس أو أكثر هم يركضون وراء نعيم الدنيا ويحرصون عليه وليس المذموم هذا إذا أخذ من حلّه بل المذموم أن يعتنوا بنعيم الحياة الدنيا وينسوا أنفسهم من نعيم الدار الآخرة مع الفارق الكبير بين الدارين والنعيمين.

#### ﴿لِلَّذِينَ ٱتَّعَوّا ﴾

الذي يستفاد من مجموع النصوص الشرعية وما أثر عن السلف في تفسير التقوى أنها العمل بما يرضي الله والترك لما يسخطه أي عمل الطاعة وترك المعصية وذلك لأن التقوى مأخوذة من الوقاية وإذا أطاع العبد ربه في اتباع ما أمر به واجتناب ما نهى عنه فقد اتقى.

## (عِندَ رَبِهِمَ)

أي في الدار الآخرة بقرينة خالدين فيها لأن الحياة الدنيا لا بقاء فيها ولا بقاء لها ولكن لماذا يسمى نعيم الجنة \_ عند الله \_ أو ليست الدنيا ونعيمها عند الله أيضًا؟ الظاهر ان التعبير بعند في مثل هذا الموقع لإفادة الالتزام والتأكيد عليه فلو قلت من رد إليَّ ضالتي أو من شفى مريضي فله مني كذا وكذا أي أنك متبرع بهذا وما تريد عطاءه لمن يقوم لك بالعمل لا زال ملكاً لك وأما عندما تقول: من رد ضالتي أو شفى مريضي فله عندي كذا وكذا، فقد سميت ما تريد دفعه لمن يقوم لك بالعمل أنه من الآن هو له أو هو ماله مودع عندك إلى حين الإنتهاء من العمل هذا هو معنى الآية للذين يتقون الله عند الله كذا وكذا \_ فهو ملك لهم من الآن \_ ولكنه مودع عند الله يحفظه لهم إلى حين عودتهم فيوفيهم ودائعهم والله أعلم.

## (رَبِهِ مَ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَكُرُ ﴾

جنات أي بساتين مكتظة بالأشجار وإنما سميت جنة لأنها تجن من فيها أي تستره لكثرة أشجارها ومعانقة الواحدة منها أختها فالجنة لا تطلق على الأرض بما هي أرض بل بما عليها من تزاحم الأشجار.

### (تَعْمِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَا ثُلُ

أي تجري من تحت جنان الأشجار الأنهار فالأنهار تشق هذه الأراضي التي علت عليها جنان الأشجار فلا حاجة إلى ادعاء الحذف في قوله تعالى "من تحتها" أي من تحت أشجارها لأن الذي يجن ما تحته إنما هو الشجر لا الأرض، وجاءت "جنات"و" الأنهار "جمعاً وإذا قوبل الجمع بالجمع كان بمثابة مقابلة الواحد بالواحد فيكون لكل جنة نهرها الخاص بها والله أعلم، وكلمة تجري بصيغة الفعل المضارع جاءت لتدل على استمرار الجريان وتجدده بدون انقطاع أي تجري دائماً.

#### ﴿خَالِدِينَ فِيهَا ﴾

الخلد: دوام البقاء (١) يقال: خلد في الدار أي دام بقاؤه فيها.

#### ﴿ وَأَزْوَجُ مُطَعَكُوةً ﴾

يقال لكل من الرجل والمرأة إنه زوج كذلك كلمة "للذين اتقوا" عامة تشمل كل من اتصف بالتقوى من رجل وامرأة والخطاب القرآني جاء على عادة العرب في خطابها فإنها تغلب الذكور على الإناث حميَّة وأنفة على ما اعتادت في حياتها وإذا فهمنا الآية على هذا المساق كان معناها أن لكل من يتقي الله من رجل وامرأة زوج في الجنة من الأزواج المطهرين هذا واحد من وجوه تأويل الآية.

وهناك وجه آخر وهو أن الله جعل كل أنواع خلقه أزواجاً فلا وجود للفردية إلا لله على فإنه الواحد الأحد الفرد فيجوز أن يكون معنى الآية أن الذين اتقوا ربهم لهم أزواج مما يشتهون فليس في الآية ما يخصص الأزواج بالآدميين فضلاً عن توهم اختصاصه بالزوجات كما ذهب إليه الكثير من المفسرين.

والأزواج كلها مطهرة فالماء طهور والعسل طهور والخمرة طهور كل ما في الجنة مُطهّر وطاهر وطهور أما إذا أولت كلمة الأزواج بالنساء فتطهيرهن بما يليق وحال أهل الجنة ،والإشارة إلى طهارتهن من الحيض والنفاس والقاذورات في الجانب الحسي أو طهارتهن من الطبائع الذميمة والأخلاق اللئيمة في الجانب المعنوي، إغراق في النظر النازل بما لا يتناغم مع مكانة أهل الجنة ولا مع مكانة الدار الآخرة عند الله فإن الله على ذكر في كتابه أن الجنة ومن فيها كلهم مطهرون فالأزواج مطهرة والماء طهور والخمرة لا غول فيها فهي طهور وكذلك وصف

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٨٣.

الله في كتابه الصحف بأنها مطهرة قال تعالى: ﴿ فِ صُحُفِ مُكَرِّمَةِ ﴿ اللهُ مَرَ مُوْعَةِ مُطَهَرَةٍ ﴾ (١) ، وقال تعالى: ﴿ رَسُولٌ مِنَ اللَّهِ يَنْلُوا مُحُفّا مُطَهّرة ﴾ (١).

## ﴿ وَرِضُواتُ مِنَ ٱللَّهِ ﴾

الرضوان مصدر رضي وقد جاء بضم الراء وكسرها فمن كسرها جعل المصدر كالحرمان والرِّئمان ومن ضمها كالرُّجحان والسُّكران والغُفران والكُفران، والرضوان أبلغ من الرضى فالرضى يصدق على مطلق الرضى ولكن الرضوان لا يصدق إلا على الرضى البالغ الكامل الذي لا يتبدل و لا ينقص (٣).

والذي لأهل الجنة رضوان من الله وليس رضوان الله فما الفارق بينهما؟: لو قال: لهم رضوان الله لما استلزم رضوان غيره فهم في الدنيا لهم رضوان الله مع وجود الأعداء والقالين فيها ولكنه قال: "للذين اتقوا.....رضوان من الله" فإذا وضع الله لهم الرضوان في الجنة رضي عنهم جميع من فيها ولا يضع لهم الرضوان إلا وقد رضي عنهم هو على فقوله: رضوان من الله يشمل رضاه عنهم ورضا من في الجنة عنهم أيضاً.

#### ﴿ وَأَلَقَهُ بَصِيرًا فِالْعِسْبَادِ ﴾

بصير على وزن فعيل وهي من صيغ المبالغة فلا يقول باصر بل بصير. وبصير مأخوذ من بصر يبصر وهو فعل متعد بنفسه تقول بصرت زيداً فكان من حقه لو بقى على معناه أن لا يؤتى بعده بحرف الجر بالعباد ولقال:

<sup>(</sup>۱) عبس:۱۳–۱٤.

<sup>(</sup>٢) البينة: ٢.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٦٥.

"والله بصير عباده" فلما عُدِّي بحرف الجر الباء عرفنا أن اسم الفاعل المبالغ فيه ضمن معنى فعل آخر وهو خبير فيقال زيد خبير بكذا أي عالم به تمام العلم والله بصير بالعباد أي ان الله خبير بمن يتقى الله وبمن لا يتقيه، والله أعلم.

#### ﴿عباد﴾

جمع عبد فيقال في جمع عبد عباد و عبيد إلا أن الأغلب في تعبير القرآن استعمال عباد بالمؤمنين و عبيد بالكافرين و الله أعلم.

# ﴿ اَلَّذِينَ يَتُولُونَ رَبَّنَآ إِنَّنَآ ءَامَنُنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ اَلنَّادِ ﴿ الْمُسَالِدِينَ وَالْفَسَدِقِينَ وَالْقَلَنِيْنِ وَالْمُسْنِقِينَ وَالْمُسْنَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَادِ ﴾ "

بعدما أخبر عَلَيْ عما أعد للمتقين عنده، راح يصفهم بأوصافهم التي تأهلوا بها لهذا العطاء الكريم فقال:

#### ﴿ ٱلَّذِينَ يَعُولُونَ رَبُّنَا إِنَّنَا مَامَنَا ﴾

فهم يقولون هذا القول ويعيشون على أساسه ومقتضياته فلم يكن الشقاق بين القول والعمل قد دب في الحياة فكان ما يقوله العربي هو ما يعمله ويحيى به وله وعندما يحدث الشقاق في حياة الناس بين أقوالهم وأعمالهم تفسد الحياة ولوحدث هذا الشقاق في جانب من الحياة واحد لفسد هذا الجانب واستشرى إلى الجوانب الأخرى ضرورة عدوى الأمراض الخلقية والاجتماعية في الأشخاص والمجتمعات.

والإسم "الرب" كان وسيلة الأنبياء والمرسلين وعباد الله الصالحين في أدعيتهم ومناجاتهم وكان هذا الاسم أيضا هو قبلة القلوب في عبادة الله قال

تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبِّكُمُ .... ﴾ (١)، لماذا التأكيد على هذا الاسم؟ كل الأدعية إلا ما ندر جاء بصيغة – ربنا – لابد أن يكون لهذا الاسم شأن خاص في باب الدعاء ولم يكن فيه إلا استشعار المربوبية شه أثناء الدعاء لكفى ولكن أسرار أسماء الله كثيرة والولوج إليها يخرج هذا المجموع عما وضع له.

#### (رَبِّنَا إِنَّا مَامَنَا فَأَغْفِ رَلْنَا دُفُويْنَا)

أساؤوا في الماضي حيث لم يكن لهم داع يدعوهم إلى الإيمان فأشركوا بربهم غيره في أنفسهم وأموالهم وأو لادهم جعلوا لله شريكاً في ملكه وخلقه في أنفسهم وأهليهم فلما جاءهم الداعي إلى الإيمان آمنوا وندموا على ما مضى فطلبوا من ربهم أن يغفر لهم ما مضى ويفتح لهم صفحة جديدة في العلاقة معه إنها صفحة الإيمان بالله ورسله.

#### ﴿ فَأَغْفِرُ لَنَّا دُنُومِتَكَ ﴾

قال في اللسان: أصل الغفر: التغطية والستر تقول العرب: اصبغ ثوبك بالسواد فهو أغفر لوسخه أي أحمل له وأغطى له (۱) ، وقريب من هذا جاء في المصباح المنير (۱) ويقال لما يضعه المقاتل على رأسه وعنقه من حديد مغفر (۱) والمتتبع لكلمة غفر واشتقاقاتها ويستشعر بفارق بين مادة غفر ومادة ستر فكأن مادة غفر أخذ فيها مع معنى الستر المنع من الكشف أو المحافظة على المستور وهذا

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢١.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ج: ١٠/ص: ٩١، المصباح المنير ج: ٤/ص: ٦١٥.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ج: ١٠/ص: ٩١، المصباح المنير ج: ٤/ص: ٦١٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ج:١٠/ص:٩١، المصباح المنير ج:٤/ص:٩١٥.

المعنى يتناغم مع مغفرة الذنب لأن الذنب بعد وقوعه لا تطلب إزالته لأن صورة الذنب قد وجدت في كثير من جهات وأنواع الوجودات سواء في نفس الإنسان أو في الكون وسواء كان هذا الذنب قولاً أو فعلاً ولهذا علمنا الحق على أن نطلب من الله أن يغفر الذنب فلا يتعدى منه ضرر على فاعله ويؤيد هذا قول النبي ي اللهم أنت ربي خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شر ما صنعت فلو لم يكن له وجود لما استعاذ منه وكذلك لو لم يمكن أن يُلحِق وجود الذنب شراً بصانعه لم يستعذ بالله منه.

وإنما قدموا أنفسهم على ذنوبهم لأنهم توسلوا بإيمانهم فكأن لهم نوع اختصاص في مغفرة الذنوب لهم اغفر لنا -لإيماننا- ذنوبنا ومغفرة الذنب هي ستر الذنب بما يدفع ضرره عن صانعه وأما الذنب فأصله الإنباع لأن الذنب يتبع فاعله دنيا وآخرة.

#### ﴿ وَقِينَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾

كأن هذه الجملة تفسير وبيان لما قبلها لأن من غُفر ذنبه فقد وقي عذاب النار فيكون المعنى: اللهم احجب عنا ذنوبنا لئلا نقع في النار وعذابها ولهذا كان من دعاء الملائكة:" وقهم السيئات ومن تق السيئات فقد رحمته".

#### ﴿ الفَهَدِينَ ﴾

الصبر هو الحبس والصابر اسم فاعل بمعنى الحابس قال تعالى: "وَاصبر نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ" أي احبس نفسك. وتقول: صبرت على كذا إذا حبست نفسك عليه ويقال أيضا صبر لكذا أي من أجله وصبرت بالله أي بالاستعانة بالله.

و "الصابرين" مع بقية الصفات جاءت مطلقة والمطلق يُحمل على إطلاقه فيشمل جميع الصور صبر مع المؤمنين وصبر للله، وصبر بالله، وصبر على الأذى وصبر على الطاعة وصبر على المعصية كل هذه الأنواع يشملها النص لأنه مطلق وهكذا بقية الصفات.

#### (وَٱلْقَبَيْدِقِينَ)

الصدق: حكاية الحق أو الإخبار عن الواقع بما هو عليه وذلك لأن الصدق من صفات القول وأما استعمال الصدق في الإيمان أو العمل فهو استعمال مجازي.

#### ﴿وَٱلْقَائِدِينَ﴾

القانت: الطائع دائماً فلا يعصى وقيل: القائم للعبادة وقيل القائم بالحق(١).

#### ﴿وَٱلْمُنفِقِينَ ﴾

النفق الطريق تحت الأرض يكون له بابان ولهذا يسمى جحر اليربوع نافقاء لوجود مخرجين له أو أكثر والمنفق: الذي يدخل الشيء في النفق، ثم استعير لإعطاء المال لوجه الله تعالى لأن المعطي يعطي ماله سراً لئلا يراه الناس.

### ﴿وَٱلْمُسْتَغْفِرِينَ بِٱلْأَسْحَارِ ﴾

استغفر: الألف والسين والتاء للطلب فهؤ لاء يطلبون غفر ذنوبهم وفي وقت مخصوص بالأسحار والسحر: السدس الأخير من الليل، وهم الطالبون من الله دائماً الثابتون على هذه الحال في كل سَحَر لما في دلالة الإسم على الثبات والدوام ولما في الأسحار من العموم لأن الألف واللام فيه للاستغراق.

<sup>(</sup>١) لنظر البحر المحيط ج:٣/ ص:٥٨٥. النفسير الكبير ج:٣/ ص:١٦٦-١٦٧.

وهذا الوقت هو المناسب لمثل هذا الطلب لأن الله يتجلى فيه لعباده هل من مستغفر فأعقر له؟ هل من تائب فأتوب عليه و لأن السحر وهو آخر ظلام الليل يناسب التعطية والستر لما فيه من الستر أيضاً ولما فيه من السكون و لأن القائم في مثل هذا الوقت دالًّ على صدقه في طلبه وحرصه على ما يطلب فهم المتقون حقاً.

هذه صفات المنقين: إنابة إلى الله بالدعاء وصبر على الطاعة وصير عن الشهوات المحرمة وصدق في الحياة وثبات على طاعة ربهم عند هيوب عواصف الابتلاء والشهوات وإنفاق في وجوه الخير لا يميلون إلى وجه دون وجه المخصوصون بساعات الليل الأخيرة مع ربهم يتوسلون إليه في مغفرة جميع تنوبهم فلله درهم من غباد.

وبذلك ينتهي هذا الفصل في المقارنة والموازنة بين فريقين من الناس فريق ألهتهم الحياة الدنيا عن الآخرة وفريق أخذوا ما يشبع رغباتهم في الحياة الأخرة.





# الفصل الخامس في الدين والاختلاف فيه

#### ﴿ شَهِدَ اللَّهُ ﴾

شُبِّهت دلالته تعالى على وحدانيته بأفعاله الخاصة التي لا يقدر عليها غيره وبما أوحى من آياته الناطقة بالوحدانية كسورة الإخلاص وآية الكرسي وغيرهما بشهادة الشاهد في البيان والكشف وكذلك إقرار الملائكة وأولى العلم بذلك "(1) وإنما

<sup>(</sup>١) الكشاف: ج١/ص ٢١٤.

جاءت الصيغة بالفعل الماضي لتدل على أن الشهادة وقعت وأخذت حكمها فلا تحتاج القضية إلى تجديد في هذه الشهادة.

#### (آنَهُ لَا إِنهَ إِلَّا مُوَ)

لا نافية للجنس وخبرها محذوف تقديره: لنا أو موجود أو في الوجود، ونفي الجنس يفيد نفي الماهية أي لا يوجد إله غير الله والنفي أبلغ من النهي لأن النهي يقتضي إمكان وجود غير الله إلها فيأتي النهي عنه.

#### (وَالْمَلَتِهِكَةُ)

يقال:ملائك و ملائكة والمفرد ملك وإنما سمي الملك ملكاً اشدته وقوته نقول: ما تمالك فلان أن قال كذا أي ما تماسك (۱) وتقول: ملكت العجين إذا شددت عجنه وتماسك.

### ﴿ وَأُولُوا الْعِلْمِ ﴾

أي أصحاب العلم ولم يخص القرآن الكريم علماً بعينه لأن العلم معرفة المعلوم والمعلوم يدل على خالقه ضرورة فكل العلوم توصل إلى الشهادة لله ومحاولة تخصيص العلم بنوع دون آخر يأباه إطلاق النص.

#### ﴿قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ ﴾

قائماً حال موكدة أي مقيماً للعدل وذلك لأن الإله هو الحاكم والحاكم قد يقيم العدل وقد يعدل عنه ولهذا جاء هذا الحال ليرفع توهم مالا يليق من الحكم بالحيف في ذات الله تعالى.

### ﴿لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ﴾

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح: ٢٦٥.

بدأ بها وختم تأكيداً وإقراراً فالحاكميَّة في الخلق مقصورة عليه دنيا وآخرة لا اله إلا هو.

### (ٱلْعَبِيزُ ٱلْعَكِيمُ ﴾

الصفتان هما مستندا الحاكمية في الكون الغلبة والحكمة فمن كان مغلوباً لقضاء حاجته وتدبير حاضره ومستقبله لا تصح له الألوهية عليها ومن لم يكن حكيماً في قضائه وفعله انكسرت عليه مملكته (۱).

# ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾

إنه كلام مستأنف على أصح الوجوه يبين الله فيه معنى الإيمان بالإلوهية فالعرب تدعى الإيمان بالله وأهل الكتاب يدعون ذلك أيضاً فما هو هذا الإيمان؟.

## ﴿ إِنَّ ٱلدِّيثَ ﴾

الدين بكسر الدال العادة والشأن يقال:دان زيد عمراً ديناً بكسر الدال إذا أذَّله واستعبده ويقال: دان له أي ذل وخصع (٢)هذا هو معنى الدين في هذا الموقع فيكون معنى الإيمان بالإلوهية شه هو الذلة له والعبودية فمن لا يشعر بهذه الذلة والعبودية فليراجع إيمانه من جديد.

# ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْكُمُ ﴾

أي إن العبودية المقبولة عند الله إنما هي الإسلام والإسلام: هو مصدر الفعل المزيد أسلم يقال:أسلم يسلمُ إسلاما تقول: أسلمت نفسي لزيد إذا وضعت قيادك في يده يقودك كيف يشاء فالهمزة إنما جاءت للتعدية ولا يصح حمل الإسلام

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير: ج٣ / ص١٧١.

<sup>(</sup>٢) أنظر مختار الصحاح ص ٩٧.

على الاستسلام لأن الاستسلام مصدر استسلم والذي معنا إسلام لا استسلام هذا أولاً، وثانياً: إن استسلم تدل على التكلف في التسليم بخلاف أسلم ويمكن تفسير أسلم على معنى الدخول في الإسلام كما تقول: أصبح إذا دخل في الصباح وأمسى إذا دخل في المساء فيكون معنى الآية: إن الدين عند الله الدخول في الإسلام وهو الدين الجديد فيكون الدين المقبول عند الله إنما هو دين الإسلام فقط.

والمعنيان صحيحان وإن كنا نميل إلى الأول جرياً للفعل أسلم على أصله الذي وضع له ولأن العبودية لله لا تتحقق إلا بإسلام الوجه والقلب إلى الله ليصرفهما كما يريد ،أسلم نفسك لربك واسترح فما أمرك به فامتثل له وما نهاك عنه فاجتنبه وما تركك فهو مباح لك أسلم نفسك لربك في عقيدتك وعبادتك ومعاملتك وأخلاقك فان فعلت ذلك كنت المسلم حقاً.

# ﴿ وَمَا اَخْتَلَفَ الَّذِيكَ أُوتُوا الْكِتَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْدَا بَيْنَهُمْ

نو أسلم أهل الكتاب أنفسهم وقلوبهم شه فيما أخبرهم أنبياؤهم وفيما يقرؤونه في كتبهم من إرسال رسول بعد رسلهم لو أسلموا أنفسهم شه لآمنوا برسالـة محمـ في كتبهم من إرسال رسول بعد رسالة محمد الله بعد أن يكفر برسالة نبيه الذي ينتسب إليه. وأهل الكتاب قبل إرسال محمد في كانوا مسلمين أنفسهم شه فيما أخبرهم به من إرسال رسول بعد رسولهم وعزمهم على الإيمان به ومناصرته إلا أن رغبتهم في تسلط بعضهم على بعض وعدوان قبيلة منهم على قبيلة جعلهم ينكلون عن هذا الإسلام شه ولرسله زد على ذلك أنهم كانوا يتمنون أن يكون النبي الخاتم منهم وليس من العرب لما في أنفسهم من احتقار للعرب وازدراء بهم أحسب أن هذا المعنى هو الظاهر من سياق النص وسباقه على الرغم من وجود وجوه أخرى.

#### (بَعْسَا بَيْنَهُمَ)

أصل البغي الطلب تقول أبغي كذا إذا طلبته ولكنه هنا قصد به الطلب مع الظلم أي بدون حق وبغياً إما منصوب على أنه مفعول له أي ما اختلفوا إلا للبغي أو أنه منصوب بما دل عليه السياق كأنه قال: وما بغى الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم.

### ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِيَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾

هكذا تأتي هذه التعقيبة عامة من يكفر بآيات الله لتشمل كل من ينطبق عليه الوصف فآيات الله: الحجج التي وضعها في الكون كله وآيات الله المنزلة في القرآن وآيات الله المنزلة في التوراة والإنجيل على صدق محمد على كلها آيات الله ودلالاته على صدق دينه وأحقية رسالته.

### ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾

المقصود بالحساب هذا إما المحاسبة على الأعمال وإما الجزاء عليها فإن الحساب أن تأخذ مالك على غيرك ومنه قوله تعالى: "يوفيه حسابه" والسرعة في المحاسبة تظهر في اليوم الآخر عندما تأتي الملائكة الموكلة بكل إنسان فتضع أعماله في ميزانه فتتم محاسبة المخلوقين في لحظات أو لحظة كأنها حساب شخص واحد فقط والسرعة في المحاسبة في الدنيا أيضا على هذا الأساس فكل عمل يعمله ابن آدم يوضع في صحيفة عمله خيراً في صحيفة الشير وشراً في صحيفة الشروأما السرعة في الجزاء في الإخرة فظاهر في سرعة المحاسبة وأما السرعة في الجزاء في الدنيا فهي على الفور وأول مظاهرها نور الطاعة في قلب المطبع وظلمة المعصية في قلب العاصي ولهذا يقول ابن عطاء الله السكندري "جل ربنا أن نعامله نقداً فيعاملنا نسيئة بل عد شيخ الإسلام ابن تيمية من أسباب الجهل في دين

الله ما يرتكبه الإنسان من معاصى الله (۱) بل نقول أن من سرعة الجزاء في الدنيا على الذنب نسبة الذنب إليه من حين التلبس بالذنب سواء كان الذنب قولاً أو فعلاً أو كان من أعمال القلوب فجل جلال الله.

# ﴿ فَإِنْ حَلَمُوكَ فَقُلْ أَسْلَتُ وَجَهِى لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنُّ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَكَ وَٱلْأَمْتِينَ مَا مَلَتَ مُوا لَا لَهُ مُصِيرًا بِٱلْهِبَادِ ﴾ مَا سَلَمُتُ مَا فَاللَّهُ وَاللَّهُ بَصِيرًا بِٱلْهِبَادِ ﴾

تبدأ هذه الآية ب(إن) الدالة على الاستبعاد و الشك فإن حاجوك فكيف صح هذا الاستبعاد مع قيامهم في الجدل واللجاج فيه؟ فيقال في الإجابة عن هذا التساؤل إن الله سبحانه أقام وضوح ما يدعوا إليه في كتابه وفقدان الخصم أي طريق للمعارضة الجادة الصادقة أقام ذلك مقام الشك و الاستبعاد إذ من البديهي أنه لا يقدم على الحجاج إلا من بيده جزء من الحق أو شبهة حق وأي حق بيد من يدعى إلى البديهيات فيعاند و إلى ما يعرف من الحق فيناكد ؟!!

## ﴿ فَإِنْ خَلَجُوكَ ﴾

أصل حاجُوك حاججوك فأدغمت الجيم في أختها للتخلص من التكرار وحاجوك: من باب المفاعلة أي فإن طلبوا منك المقارعة بالحجة ؟ فقل: أسلمت وجهي لله: أي لست أنا الذي أحاججكم بل أنا أسلمت وجهي لله فإن شاء مني أن أقارعكم بالحجة قارعتكم وهي عودة إلى البديهية الأولى: إن الدين عند الله الإسلام فلو أسلمتم لله وجو هكم ونظرتم ما أمركم به من الإيمان بي وبما أرسلت به لدخلتم في ديني وكنتم مثلى مسلمين لله.

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبري ج١٤ /ص ١٥٢ -١٥٣

وإسلام الوجه كناية عن الانقياد والطاعة والمتابعة والإسلام لله يستلزم الإعراض عن متابعة غيره ضرورة عدم إمكان متابعة اثنين في آن واحد<sup>(۱)</sup>.

#### ﴿ وَمَنِ أَتَّبَعَنَّ ﴾

أي ومن اتبعني أسلم وجهه لله أيضاً لأن تابع التابع تابع وأصل الكلمة: اتبعني فحذفت الياء وأبقيت الكسرة على النون لتدل عليها في حالة الوصل وسكنت في الوقف قال أبو حيان: وأثبت ياء اتبعني في الوصل أبو عمر ونافع وحذفها الباقون وحذفها أحسن لموافقة خط المصحف "(٢).

# ﴿ وَقُل لِلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ وَالْأَمْتِينَ عَاسَلَمْتُمَّ فَإِنَّ آسْلَمُوا فَقَدِ الْمَسَدَوَّ ﴾

### ﴿لِلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ

هم اليهود والنصارى والأميُّون هم الذين لا كتاب لهم من مشركي العرب وغيرهم كالمجوس وعبدة الأوثان كما ذهب إليه الإمام الرازي ،وإنما سمى العرب أميين لوجهين أولهما: أنهم ليسوا بأهل كتاب والثاني:أن الكتابة والقراءة فيما بينهم قليلة فغُلَّب عليهم هذا الاسم (٢).

#### ﴿ مُأَسْلَمْتُمْ ﴾

هذا النوع من الكلام كان أمر عليهم من الصبر ماذا يقول إنسان يدعي الدين والانتساب إلى الأنبياء عندما يقال له: أتسلم لرب العالمين؟ ماذا يقول وهــو

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج ٣ / ص ٧٤

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج ٣ /ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

يعلم أنه حرَّف وبدَّل، أيقول نعم فيقال له إنت بكتاب الله الذي عندك أم يقول لا فيفتضح ،كلاهما مُرِّ.

# ﴿ فَإِنْ آمْسُلُمُوا فَقَدِ آهَتَكُوا ۗ ﴾

مجرد إسلامهم شه هداية لهم، فإسلامهم هدايتهم لأن هدايتهم ناتجة عن إسلامهم وإسلامهم يعني الصدق في موقفهم من كتابهم فإن أسلموا حقيقة وعملاً فقد اهتدوا لهذا لم يقابل القران القول بالقول لم يقل: فإن قالوا أسلمنا شه فقد اهتدوا لأنهم هم الذين حرفوا كتابهم بغياً بينهم.

# ﴿ وَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَٱللَّهُ بَصِيرًا بِٱلْمِبَادِ ﴾

﴿نَوَلُوا ﴾

أي أعرضوا.

# ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ ﴾

المرسل هو المالك، والرسول مملوك مثل من يدعوه والمالك وهو يدعو مملوكيه بواسطة واحد منهم لم يوجب عليه إلا البلاغ، تقول: بلغ زيد المكان أي وصل إليه ويطلق أحياناً على مقاربة الوصول، وبلغ الغلام: أدرك وبابهما دخل أي أن المصدر منهما على وزن فعول بلغ بلوغا، والإبلاغ والتبليغ الإيصال والإسم منه ـ البلاغ ـ والبلاغ أيضاً الكفاية (۱) تقول: إن لك فيه بلاغاً أي كفاية.

#### ﴿ وَاللَّهُ بَصِيرًا بِالْعِبَادِ ﴾

بصير هنا من البصيرة لا من البصر بدليل تعديته بالباء فكأنه ضمنً معنى

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٣٣.

خبير وفائدة العدول من التصريح بالإسم خبير إلى تضمين بصير به لتكون الخبرة قريبة من البصر فكأنها مشاهدة والله أعلم.

#### ﴿بِٱلْعِبَادِ ﴾

(أل) في العباد جنسية أي كل العباد من مؤمن وكافر وفي هذا الاستعمال ردّ على من توهم أن عباداً لم تستعمل في القران الكريم إلا للمؤمنين.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِنَايَنَ ٱللَّهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِفَيْرِ حَقِّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُنُونَ بِٱلْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ فَبَشِّرْهُ مِ بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾

# ﴿يَكُفُرُونَ بِثَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾

أي ينكرونها بدليل التعدية بالباء لأنه لو أراد معنى الستر لقال: يكفرون آيات الله بدون حرف الجر والتعبير بالفعل المضارع ليدل على أن هذا شأنهم وفعلهم المتجدد في كل وقت.

# (وَيَقْتُلُوكَ ٱلنَّبِيِّينَ بِغَيْرِحَقِّ)

ويقتلون النبيين هذه سمتهم التي يمتازون بها من دون الناس.

### ﴿بِعَنْدِ حَنِّ ﴾

قيد واقعي وليس قيداً احترازياً فلم يوجد قتل نبي بحق في التأريخ (١).

# ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِٱلْقِسْطِ

قرأ حمزة وحده: ويقاتلون بدل ويقتلون (٢).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٧٧.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج٣/ ص١٧٧.

#### (بالقِسطِ)

القسط: بالكسر العدل تقول منه: أقسط الرجل فهو مقسط ويطلق القسط على الحصة أيضاً. وأما القُسُوط فهو الجور والعدول عن الحق وبابه جلس أي قُسَطَ يقسط بفتح السين في الماضي وكسرها في المضارع، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الْقَسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّم حَطِّبًا ﴾ (١) (٢).

#### ﴿مِنَ النَّاسِ ﴾

أي غير الأنبياء إذ لو قال: ويقتلون الذين يأمرون بالقسط لشمل الأنبياء لصدق النص عليهم فيكون تكراراً (٢).

## ﴿فَبَشِرْهُ مِعِكَ الْهِ أَلِيمٍ ﴾

البشارة هي الخبر السار، وسميت بشارة لظهور أثرها على بشرة المخبر بها لأن من وصل إليه خبر يسره انفتحت أسارير وجهه وابتسم للبشارة بل انبسطت جميع عضلات جسده، وعلى العكس تكون حالة من يلقى عليه خبر سيء فان أساريره تنقبض وكذا جميع عضلاته، بل إن جميع الغدد في جسم الإنسان تتأثر بما يصل إليها من أخبار وانظر إلى فم من يصل إليه خبر مزعج كيف يعتريه اليبس في اللسان والشفتين لتوقف غدد اللعاب عن الإفراز في داخل الفم.

والعذاب الأليم أي المؤلم أو المألوم فكأن العذاب يشعر بالألم واستخدام لفظ البشارة هنا إما تهكماً وإما إقامة لعامل السوء إقامة من ينتظر نتيجة عمله

<sup>(</sup>١) الجن: ١٥.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص:٢٢٥.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ج:٣/ ص:٧٦.

ولأن الإخبار بالعذاب الأليم يظهر أثره على بشرة المخبَر أيضًا.

# ﴿ أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ حَبِطَتَ أَعْمَنُكُهُ مِّ فِ ٱلدُّنِيَ وَٱلْآخِرَةِ وَمَالَهُ مِن نَصِرِينَ ﴾ (حَبِطَتْ)

جاء هذا الفعل على باب فَهِمَ فيقال: حبط يحبَط حبطاً بمعنى بطل تقول: حبط عمله: إذا بطل ثوابه وجاء على باب جلس فكان مصدره حُبوطاً والحبَط: بفتحتين أن تأكل الماشية فتكثر الأكل حتى تنتفخ بطونها ولا يخرج عنها ما فيها(١) فتبطل فائدة ما أكلته وإنما ذكرنا هذا لنبين أن البنائين للفعل حبط لهما معنى واحد.

### (حَبِطَتَ أَعْمَنُكُهُ مِ فِ الدُّنْيَ)

بطلت ولسم تؤد ما كانوا يودون من إيقاف مسيرة الإيمان ودعاته مسن الرسل وأتباعهم، بل كانت قافلة الإيمان بقيادة الأنبياء وأتباعهم هي الباقية وحبطت أعمالهم في الآخرة لأن الآخرة يوم جزاء على الأعمال والذي يجمع الناس للجزاء إنما هو الله الذي دعاهم إلى الإسلام له على ألسنة رسله صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين، وهم لم يكتفوا بعدم قبول الإسلام له بل قتلوا المبلغين عنه من الأنبياء وغيرهم فلا يطمعون بشيء يسرهم في ذلك اليوم أصلاً ولذلك حكى الله عنهم معرفتهم سوء المصير منذ خروجهم من قبورهم قال تعالى: ﴿ وَيُونِعَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِن أَلْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَسِلُونَ اللهُ وَيُلَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مَرْقِدِنًا هَنَا مَا وَعَد الرَّحْنَنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٥٨.

٠ (٢) يس ٥١ – ٥٢.

#### (وَمَا لَهُم مِن نَامِيرِينَ)

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ ص:٧٨.

<sup>(</sup>٢) النحل ١١١.

<sup>(</sup>٣) الأعراف٥٣.

وبهذا يتبين لنا أنهم وعلى الرغم من هول الموقف يجادلون عن أنفسهم بل ويفتشون عن شفعاء فهم يستنصرون على مصيرهم السيئ وما يجدون من ناصرين، والتعبير بالجمع هنا لأن الآية وإن كانت خبراً إلا أنها على معنى الحكاية لأنك لا تقول مالهم من ناصرين إلا إذا تحقق طلبهم للناصرين، وهم بهذا الموقف المرعب تنتابهم الحيرة والذهول من معاينة الإفلاس من كل أعمالهم التي قدموها على ظنهم لتنفعهم في هذا اليوم إن كانوا من أهل الكتاب أو التي عملوها في أبواب الخير والمنفعة العامة إن كانوا مشركين لا سيما وهم يرون بأم أعينهم ما ينتفع به أهل الإيمان من أعمال.

# ﴿ أَلَرْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكَ أُونُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَبِ يُنْعَوْنَ إِلَىٰ كِنَبِ ٱللَّهِ لِيَحْكُم بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتُوَلَىٰ فَيْ مِنْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾

الاستفهام تعجبي إنكاري، تعجبي: من أناس بيدهم حكم الله فيتركونه ليتحاكموا إلى أهوائهم وأعرافهم وإنكاري لأنهم يدعون الانتساب إلى كتب الله وأنبيائه فلا تصح لهم هذه النسبة وهم يعرضون عما ينتسبون إليه.

# (ٱلَّذِيكَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ ﴾

يصدق النص على كل من أوتي من كتب الله نصيباً وذكر اليهود

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٧٧، البحر المحيط ج٣:/ ص:٧٨.

والنصاري في كتب التفسير (١) لا يعدوا أن يكون واحداً مما يصدق عليه النص.

#### (نَمِيبًا ﴾

النصيب: الحظ وتنكير النصيب في الآية لا يحتمل غير التعظيم لأن التقليل والتحقير وإن كانا من دلالات التنكير لا يتناغم مع سياق النص بل يعد عذراً لهم.

## (مِّنَ ٱلْكِتَابِ)

الألف واللام في الكتاب جنسية فتعم كل الكتب المنزلة من الله ومن للتبعيض فيكون التقدير ألم تر إلى الذين أوتوا نصيباً عظيماً من الكتب المنزلة ويمكن اعتبار الألف واللام للعهد وكتاب اسم جنس فيكون الخطاب كالإشارة إلى ما يفعله اليهود والنصاري(٢).

### (يُنْعُونَ إِلَىٰ كِتَنْبِ اللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ)

النص كما ذكرنا شامل كل من بيده كتاب الله \_ أيَّ كتاب \_ ثم يدعى إلى التحاكم إليه فيعرض عنه، وذكر المفسرون التوراة باعتبار أن النص جاء في القران الكريم ليحكم عليهم، والنص الحاكم لا تقيده القضية المحكوم فيها ولهذا ذهب من السلف من يقول: "إلى كتاب الله "أي القران(") فالتحاكم إلى كتب الله من أهم ما جاءت به كتب الله وما قيمة كتاب أو قانون معطل أو ملغى لا دور له في حياة الناس،ألم تر أن القران في هذا البيان جعل الفارق بين المؤمنين وغيرهم إنما

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٧٩، البحر المحيط ج:٣/ ص:٨٠-٨١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ ص: ٨١.

<sup>(</sup>٣) انظر التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٧٩ن البحر المحيط ج٣/ ص:٨١.

هو تحكيم كتاب الله ألم تر أن الله استنكر عليهم ادعاء الإيمان مع عدم تحكيم كتاب الله.

## ﴿ يَنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ ﴾

تولى العمل أي نقلده وتولى عنه أي أعرض عنه ثم يتولى فريق منهم: ماذا؟ وعمن بيقول أبو حيان: وهم معرضون: جملة حالية مؤكدة لأن التولي هو الإعراض أو مبينة لكون التولي عن الداعي والإعراض عما دعا إليه فيكون المتعلق مختلفاً أو لكون التولي بالبدن والإعراض بالقلب، أو لكون التولي من علمائهم والإعراض من إتباعهم (۱) واحسب أن الراجح من هذه الأقوال هو الرأي الثاني القائل بأن التولي بالبدن والإعراض بالقلب لأن الأول والثالث يستلزمان التقسيم في تفسير النص مع عدم وجود حاجة إلى هذا التقسيم وعدم وجود أثارة من دليل عليه.

### ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَن تَمَسَّكَنَا ٱلنَّارُ إِلَّا آيَّامًا مَّعْدُودَ تِ ﴾

هذا موقف تحليلي من القران الكريم لموقفهم ذلك يشرح ويعيد المواقف الله أسبابها النفسية إن هذا النوع من التحليل لم يكن الناس ليتكلموا به بل إن هذا التحليل يستدعي العلم المسبق بما هم عليه من أفكار وعقائد هذا النوع من العلم لم يكونوا يعرفونه من محمد ولا ينسبونه إليه ولهذا يكون الإعلان عنه فيه إحراج لهم من ناحيتين:

الأولى: أن محمداً ولا يكن درس النوراة ولا فقه اليهود وعقائدهم فكيف عرف ذلك؟

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ ص:٨٢.

الثانية: هذا التحليل للمواقف وإرجاعها إلى أسبابها النفسية مما لم يكونوا يألفوه في حياتهم الدينية.

إنهم في غرورهم يعتقدون أنهم لن يكونوا حطباً لجهنم حتى لو عملوا ما عملوا من المعاصي والموبقات إن النار سوف تمسهم فقط ولا تحرقهم وهي وإن مستهم فسوف لن تمسهم طويلاً بل أياما معدودات وهي بين السبعة أيام والأربعين يوماً وهي المدة التي عبدوا فيها العجل(')، وبالمقارنة بين ما يفوتهم من مركز وجاه إذا أسلموا وبين تحمل مس النار أياما معدودات يترجح لديهم تحمل مس النار هذه الأيام على التفريط بجاههم ومكانتهم بين رعاياهم إذ لا يغيب عن بالنا أن الذين يعبثون هذا العبث في ديانتهم إنما هم الأحبار والوجهاء والقادة كل منهم يخدم الأخر في ذلك الاتجاه.

ومن الواضح أن هذا التعليل وارد في عدم التحاكم لدينهم إذا دُعوا إلى ذلك التحاكم فهم إذن استحقروا الخروج على دياناتهم لخفة المسؤولية عليهم يوم القيامة كما يدعون وأن النار تمسهم أياماً معدودات وإنما نبهنا على سبب هدذا التعليل لأن من المفسرين من ذهب إلى توهم غير هذا(٢).

## ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ ﴾

جاء في سورة البقرة: أياماً معدودة "لأن أياماً جمع تكسير وجمع التكسير يصح نعته كنعت المفرد ويصح نعته كنعت جمع المؤنث فتقول: جبال شامخة وجبال شامخات ونساء قائمة ونساء قائمات (٢).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٨٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ج٣/ ص:٨٣.

## ﴿ وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ

قال مجاهد: الذي افتروه هو قولهم: "لن تمسنا النار إلا أياماً معدودات "وقال قتادة: "قولهم نحن أبناء الله وأحباؤه "وقيل: قولهم: "لن يدخل الجنة إلا من كان هوداً أو نصارى"، وقيل: مجموع هذه الأقوال، سرد هذه الأقوال في البحر المحيط(۱) وقول مجاهد هو الصحيح من هذه الأقوال لأن احتمالات العموم إنما جاز الأخذ بها إذا لم يكن التخصيص في نفس النص وكذلك الإطلاق في المطلق وإذا كانت ما من ألفاظ العموم فقد جاء معها المخصص وهو "لن تمسنا... الخ " فكيف نذهب في قبول احتمالات أخرى في تفسير النص؟!!

يقال: غر يغر بكسر الغين غروراً أي خدعه، وتقول: ما غَرَّك بفلان أي كيف اجترات عليه (٢) ومن المعلوم أن الآية على هذا التقدير: "وغرهم افتراؤهم على دينهم في ترك التحاكم إليه وذلك لعدم مناسبة العقاب في نظرهم لما يرتكبون من مخالفة لدينهم على قاعدة: "من أمن العقاب أساء الأدب"

وسواء ذهبنا أن غر ً في الآية معناها الاستغفال أو الخديعة فكلا المعنيين صادق عليهم فقد كان السبب في ترك دينهم استغفالهم لأوامره ومخادعتهم لأنفسهم ولأبناء دينهم.

#### ﴿مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾

يقال: افترى الرجل الفرو أي لبسه وافترى كذباً أي اختلقه (٣) فالافتراء

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص:٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح ص:٢١٢.

أشد من الكتب لأن الكتب نقل خير ليس على وجهه والافتراء أن تختلق الكتب الختلاقاً ولهذا جاء في القران الكريم: فيقترون على الله الكتب (1)، فاليهود لم يكن عندهم نقل خبر كالتب بل هم اختلقوا الكتب اختلاقاً ونسبوه إلى دينهم ومثل هذا الإخبار عما كانوا يفعلون ويختلقون في دينهم من قبل القران الكريم يريك مسيرتهم وموقفهم عن أهل دينهم فلا يد أنهم سائلون أنفسهم عن أخير محمداً في يتلك مع ما كانوا بطمونه من أنفسهم عن التكتم على مثل هذا الافتراء وعدم الإعلان به حتى لأهل دينهم ..

# ﴿ فَكُفُ إِنَّا يَسْتَهُمْ لِتَوْمِ لَا رَبَّ فِيهِ وَتُؤْلِتُ كُلُّ مِّنِ مَّا كُنبَتْ وَكُمْ لَا يُعْلَمُونَ

هذا الخطالب تعجب من حالهم كيف يقترون بمثل هذا القول وهم يعلمون أنه مما صنعته أفكارهم المتحرفة كيف يقترون بنتك وهم يؤمتون بيوم الحسالب والا يرتابون نفيه.

# المُورِينِينَ كُلُّ تَقْنِي مَّاكَسُبَتُ الْ

قَالَ الرازي: "هَإِذَا حملت ما كسبت على عمل العبد جعل في الكلام حذف و التقدير: وووفيت كل نفس جزاء ما كسبت من ثوالب أو عقاب و إن حملت ما كسبت

على القوالب واللحقاب استغنيت عن هذا الإضمار "(").



<sup>(</sup>١) النساء: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج٣/ ص: ١١٨٠.

الوفاء: ضد الغدر، يقال: وَفَى بعهده وفاءً. وأوفى بعهده إيفاء بمعناه فإذا نقلت الفعل إلى المضعف فقلت وفّاه صار بمعنى أعطاه ومثله أوفاه حقه أعطاه ومعنى وفّاه: أعطاه وافياً أي تامأ (١٠).

#### (كنت

الكسب: طلب الرزق وأصل الكسب الجمع تقول: كسيت مالاً أي جمعته (٢).

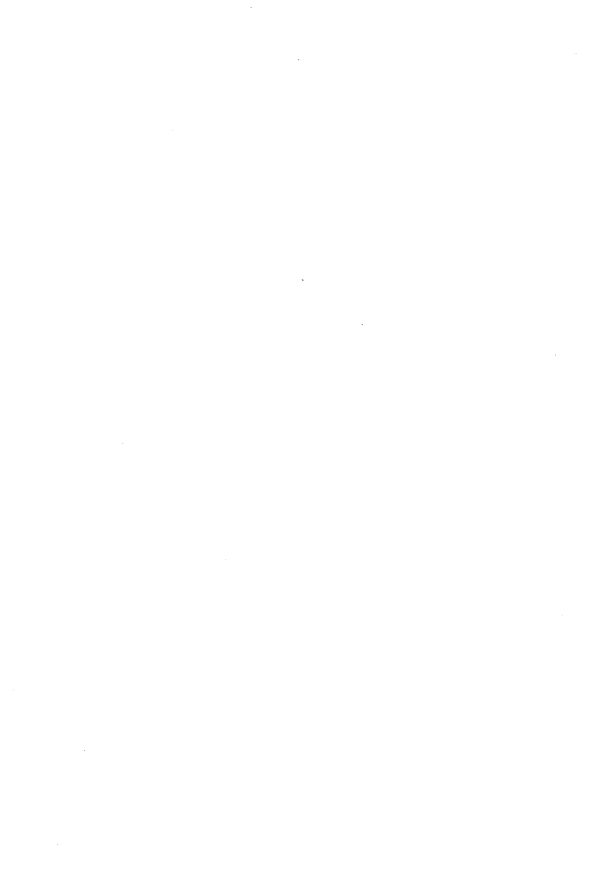
#### ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَسُونَ ﴾

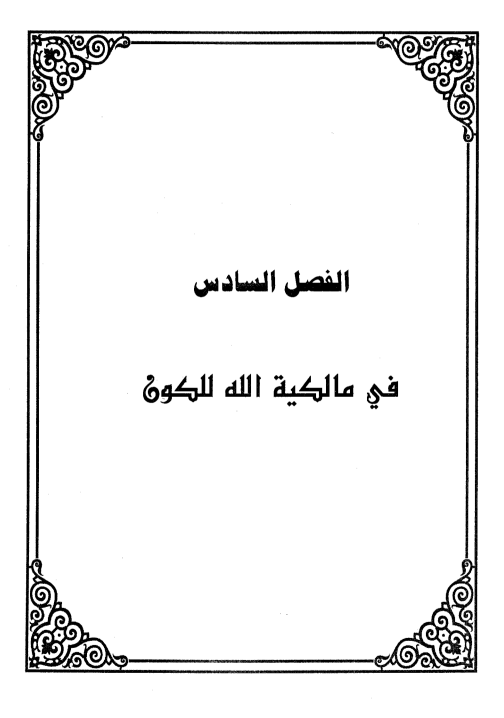
"الظلم في الأعمال: التقص منها والظلم في الجزاله: الزيلاة في عقاب المسيء أو النقص في عظاء المحسن قلما جاء النص يحتف المحمول (اليظامون) دل على جميع هذه الصور.

والواو واو الحال أي أن كل نفس لها الوقاء التلم على ما كسبت من خير وأما ما كسبت من سوء قان تظلم في آخذ عقاليها، ولولا هذه الحال: وهم لا يظلمون تتوهم من يتوهم أن الوقاء في الحقائب قد يبصل إلى نوع من الظلم ويذلك نتتهي من تحليل نصوص هذا القصل عن الدين والاختلاف فيه وكيف هوى أهل الكتاب في مخالفة كتبهم وعدم التحلكم إلى نصوصها وكأن هذا السرد يقول لنا: إيلكم أن تكونوا مثلهم إلياكم ثم إيلكم.

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص: ٣٣٦.







# الفصل السادس في مالكيــة الله للكون

﴿ قُلِ اللَّهُ مَّ مَالِكَ الْمُلْكِ ثُوْقِ الْمُلْكَ مَن تَشَالَهُ وَقَانِعُ الْمُلْكَ مِثَن تَشَالُهُ وَتُعِذُ مَن تَشَالُهُ وَتَعَانِكُ مِثَن تَشَالُهُ وَتُعِذُ مَن تَشَالُهُ وَتُعَالِكُ مِن تَشَالُهُ فِ النَّهَادِ وَتُولِجُ النَّهَادَ فِي النَّهَادِ وَتُعَالِمُ النَّهَادُ فِي النَّهَادِ وَتُعَالِمُ النَّهَادُ فِي النَّهَادِ وَتُعَلِيمُ النَّهَادُ فِي النَّهَادِ وَتُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ اللّ واللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

بعد أن ذكر الله دلائل الوحدانية ودلائل النبوة والرسالة للأنبياء والمرسلين وأنبأ عن أخبار أهل الكتاب وما يعملون من تحريف لكلمات الله وقتل للأنبياء والمصلحين ووقوفهم في وجه الدعوة إلى الله أعلن هذا البيان الإلهي على لسان رسوله في فليس الملك ملك لليهود ولا للنصارى ولا للعجم ولا للعرب إنما الملك لله يؤتيه من يشاء.

## ﴿ غُلِ﴾

الخطاب موجه إلى حضرة النبي و فهو المأمور أصالةً بإعلان هذا البيان للناس كل الناس وهو أيضًا موجه إلى كل من يحمل دعوة الله نيابة عن محمد ولعل إضمار المقول له إنما كان لهذه الدلالة.

### ﴿اللَّهُمَّ ﴾

أي يا الله والميم المشددة عوض من يا التي هي للنداء هذا هو الراجح من مذاهب النحاة في أصل هذه الكلمة ـ اللهم ـ (۱).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٨٥.

وهذه الصيغة هي الأكثر وروداً في أدعية النبي ﷺ وهي الأكثر استعمالاً في كلام العرب في جاهليتها حيث كانوا يقولون باسمك اللهم؛ وأللهم اعمل لنا كذا وكذا.

وكلمة الرب هي الأكثر وروداً في أدعية الأنبياء السابقين وأتباعهم كما يرويها لنا القران الكريم فكان توفيق الله لهذه الأمة أن تعلقت بالاسم العلم الذي يدل على جميع الأسماء والصفات في جاهليتها وإسلامها وكأن التوجه إلى الله على بالاسم العلم فيه خصوصية لا توجد في غيره من الأسماء وكأن قوله تعالى: ﴿ قُلِ اللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ ا

#### (مَنْإِكَ ٱلْمُلْكِ)

الألف واللام في قوله "الملك" للجنس وأضيف إليه "مالك" وهو لفظ مفرد والمفرد المضاف فيه دلالة على العموم فيكون المعنى: يا الله يا من أنت المالك لكل مملوك،قال في الكشاف: "مالك الملك" أي تملك جنس الملك فتتصرف فيه تصرف الملاك فيما يملكون"(٢) وهذا الاسم "مالك الملك" يمثل القاعدة الثانية من قواعد العقيدة الدينية في كل الديانات كما حكاها القران الكريم.

فالأولى :خالقيَّة الله للكون كله وقد كان العرب يؤمنون بها قبل الإسلام قال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ ﴾ (٣) وهذه القاعدة هي

<sup>(</sup>١) الاسراء:١١٠.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ص: ٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) لقمان:٢٥.

التي أجهد الفلاسفة والمتكلمون أنفسهم في البرهنة على إثباتها مع أن الوقوف معها وعندها لا يغني شيئاً فالاكتفاء بالإيمان بأن الله هو الخالق لا يخرج

من كفر إلى إيمان و لا ينجي من نار و لا يدخل جنة.

والثانية: مالكيّة الله للكون كله، وهذه تنتج عن الأولى فمن ضرورة العقل أن الصانع هو الذي يملك ما صنع وهي تحرر المملوك من الخضوع والانقياد لغير المالك فكيف يرضى المملوك أن ينقاد لمملوك مثله وأنى يتأتى للمملوك أن يقود المملوكين لغيره بل لمالكه هو أيضًا.

والثالثة: الطواعية للمالك والخالق وهي المعبر عنها بالألوهية أو الحاكمية وإلا فما فائدة الإيمان بالخالقية والمالكية لله مع عدم الإسلام لهذا الخالق والمالك؟!!

### ﴿ قُلِ ٱللَّهُ مَّ مَالِكَ ٱلْمُلَّكِ ﴾

كأن هذا الخطاب الإلهي بريد أن يعلمنا على لسان رسوله وي كيف نخاطب ربنا و قل اللهم" يا "مالك الملك" فالآية ليست إخباراً مثل: إن شه مالك الملك ولكنها إنشاء قل: يا الله ومن عادة العرب أن تذكر بعد النداء الغرض الذي جاء النداء من أجله ولم يأت في الآية بيان الغرض صريحاً وهو أدب عال أدبنا الله به في كيفية الطلب منه على.

### (تُؤْنِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَلَهُ ﴾

أي تعطي فهي من الإيتاء لا من الإتيان.

#### (الناك)

أي كل ما يصدق عليه أنه مُلك فالنبوة ملك والعلم ملك والعقل ملك وكذا الصحة في النفس والجسد والجاه والقدرة والمال قال الرازي عليه الرحمة: "وذلك

لأن اللفظ عام فالتخصص من غير دليل لا يجوز "(١) فالكل عطاء الله.

#### (مَن تَشَادُ)

أي بسبب ظاهر أو باطن ومن: اسم موصول دال على العموم أيضاً فلا يتخصص بجهة دون أخرى فهو ظل ينعم بما شاء على من شاء وفي ذلك رد على أهل الكتاب الذين يدعون أن ملك النبوة مقصور عليهم أي على بني إسرائيل فلا يأخذه أحد غيرهم.

### (وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِثَن تَشَالُهُ)

النزع معناه الأخذ بقوة قال في مختار الصحاح: نَزَعَ الشيء من مكانه قلَعَهُ (٢) وهذا أيضاً تعريض بأهل الكتاب من حيث مشموليتهم بالنص لا أن النص قاصر عليهم.

#### (وَتُعِيزُ مَن تَشَادُ)

العز: الغلبة والجاه وعلو الكلمة ونفوذ الأمر.

#### (مَن تَشَاهُ)

أي وإن كان قبل ذلك غير عزيز: فالعزة لله يؤتيها من يشاء وينزعها ممن يشاء.

### (وَتُدِلُ مَن تَشَادُ ﴾

الذل: الخضوع فهو ضد العز أي أن الله يجعل الذلة والهوان على من يشاء.

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٨٩.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص:٢٧٣.

## (بِيَدِكَ ٱلْخَيْرُ ﴾

قدم الخبر لإفادة الحصر أي بيدك لا بيد غيرك.

### (ٱلْخَيْرُ)

أي جنس الخير كله من خير الدنيا أو من خير الآخرة وسواء كان بتقديم أو غير ذلك وسواء كان عطاءً أو منعاً.

### ﴿ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ مَّدِيرٌ ﴾

تأكيد بإن وتوسل بالقرب الذي يدل عليه كاف الخطاب وحصر بتقديم المعمول \_ على كل شيء \_ على قدير.

### (كُلِ شَيْرٍ)

### (کُلِ)

لفظ مفرد موضوع لتأكيد الجموع (۱) وهو مضاف وشيء مضاف إليه وقد ذكرنا أن المفرد المضاف بعم، فيكون معنى الآية: إنك على كل ما يصدق عليه كلّ من أي شيء صغير أو كبير أو باطن قدير" وذلك لأن "شيء" نكرة بل هي أنكر النكرات فتصدق على ما قل وكثر.

والجملتان الأخيرتان ترمزان إلى مطلوب النداء أي أعطني الخير فإنك القادر وإذا أنعمت النظر في هذه الآية سجد قلبك لله أنظر كيف تصدرت بقل لتكون تعليماً وكيف استهل النداء بقوله: اللهم مالك الملك بالأسم الجامع أولاً ثم أردف اسماً خاصاً يناسب كل مطلوب من العبد ثم انظر كيف ساق جميع الأفعال بصيغة المضارع الدال على تجدد الحدث والحركة والحيوية فيه ثم كيف ختم بالجملة

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٢٤٢، وانظر لسان العرب ج:١١/ ص:١٤٢ ففيه ما ينفعك.

الإسمية حين أخبر عن نفسه وأسمائه وصفاته ليدل على الثبات وعدم التحول لأن التحول ليس من شأن أسمائه.

# ﴿ تُولِجُ الَّيْلَ فِ النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْعَنَّ مِنَ الْمَيْتِ وَتُغْمِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيِّ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاهُ مِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾

الولوج كما يبدو لي هو: الدخول إلى ما يستر الوالج ويغطيه ومنه ولوج الحية في جحرها وكذا الجماع حيث يسمى بالإيلاج أو هو الدخول بمشقة وعسر ومنه قوله تعالى: ﴿وَلاَيدَ عُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَنَّ يَلِحَ لَلْجَمَلُ فِي سَمِ لَلْخِيلِ ﴾ (١)، والى الأول ذهب الماوردي فيما حكاه عنه أبو حيان قال: "وذكر الماوردي: إن المعنى في الولوج هنا تغطية الليل بالنهار إذا أقبل، وتغطية النهار بالليل إذا أقبل فصيرورة كل واحد منهما في زمان الآخر كالولوج فيه "قال أبو حيان: "وأورد هذا القول احتمالاً ابن عطية "(١) وقال الرازي: " فيه وجهان: الأول: أن يجعل الليل قصيراً ويجعل ذلك عطية "(١) وقال الرازي: " فيه وجهان: الأول: أن يجعل الليل قصيراً ويجعل ذلك عقيب النهار فيلبس الدنيا ظلمة بعد أن كان فيها ضوء النهار ثم يأتي بالليل عقيب الليل فيلبس الدنيا ضوءه فكأن المراد من إيلاج أحدهما في الآخر إيجاد كل واحد منهما عقيب الآخر " قال رحمه الله: "والأول أقرب إلى اللفظ لأنه إذا كان النهار طويلاً فجعل ما نقص منه زيادة في الليل كان ما نقص منه داخلاً في الليل" (١)

<sup>(</sup>١) الأعراف ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ ص:٨٨، وانظر لسان العرب ج:١٥/ ص:٣٩١-٣٩١.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج:٣/ص:١٩١-١٩١.

وقد نتساءل: كيف انقلب الظرف مظروفاً والمظروف ظرفاً؟!!أو نقول: كيف اتسع الضيق وضاق المتسع؟!! ونترك الإجابة عن مثل هذه الأسئلة فإن لها مدخلاً في العلوم الطبيعية وأرباب تلك العلوم أقدر منا على فهم هذه الحقائق ويكفينا التنبيه إليها.

#### ﴿ٱلَّيْلَ﴾

الليل واحد بمعنى جمع وواحده ليلة مثل تمرة وتمر وقد جمع على ليال ويقال ليلٌ اليلُ شديد الظلمة (١).

#### ﴿ٱلنَّهَارِ﴾

النهار ضد الليل و لا يُجمع كما لا يُجمع العذاب والسراب (٢).

الليل والنهار ما هما؟ ليس الليل والنهار من الموجودات المادية فيكون لهما وجود حقيقي في الخارج إنهما عرضان من أعراض الزمن إنهما غير قاريًن أصلاً ليس الليل إلا الزمن الموقت من غروب الشمس إلى طلوعها وليس النهار إلا الزمن الموقت من طلوع الشمس إلى غروبها وتفسير الولوج بين الليل والنهار بما يدخل في النهار مما كان ليلاً وبما يدخل في الليل مما كان نهاراً إنما يصح لو كان يكل من الليل والنهار كم معين من الزمن أما وكل منهما يطول ويقصر فلا يصدق الولوج والتوالج بينهما لأن كلاً منهما يسمى باسمه طال أو قصر وأمارة ذلك ودليله أن والتوالج بينهما لأن كلاً منهما يسمى باسمه طال أو قصر وأمارة ذلك ودليله أن صلاة المغرب لا تكون ثابتة في ساعة معينة بل هي موقتة بالغروب والذي يعن

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص: ٢٨٤.

لبالي أن التوالج مستمر بين الليل والنهار ليلاً ونهاراً إذ كل ذرة يكسوها النور ففي داخلها النور الخلها الظلام والعكس أيضنا صحيح فكل ذرة يكسوها الظلام ففي داخلها النور وأحسب أن الصلة بين النور والظلام كالصلة بين ذرات الملح وذرات الماء كل منهما يحيط بالآخر ويحاط به وهو معنى التوالج المستمر المتجدد فسي كل لحظة والشأعلم.

## ﴿ الَّيْلِ وَتُغْرِجُ ٱلْعَنَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَتُغْرِجُ ٱلْمَيْتَ مِنَ ٱلْمَيَّ ﴾

أي أنت الذي تجعل الحي يخرج من الميت وتجعل الميت يخرج من الحي وذلك لأن الفعل تخرج بضم التاء من المزيد أعنى من أخرج لا من خرج فالحي لا يخرج من الميت بل الله الذي يخرجه والتعبير بالفعل المضارع الدلالة على التجدد في وقوع الحدث والإخراج معناه الحقيقي هو إخراج الشيء من الظرف (أ) فلا يصدق الإخراج إلا بإخراج شيء من شيء كان ظرفا له والإخراج بمعناه الحقيقي مشاهد بالعيان لا يحتاج إلى دليل فجميع عمليات التفقيس في البيوض هي إخراج حي من ميت إذ الحيوان الذي في داخل البيضة حي والإحضان البيوض هو إخراج حي من ميت إذ الحيوان الذي في داخل البيضة حي والإحضان البيوض هو الفضلات من الأحياء هي إخراج ميت من حي ولذلك كان التبي على يحدها تعمة من نعم الله فيحمده عليها بقوله: الحمد شه الذي أذهب عني الأذى وعاقاتي (١) ولو عنا إلى ما مثل به سلفنا الصالح لوجدتاه صحيحاً إذا أضفتا معارفتا إلى معارفهم عقد مثلوا إخراج البيضة من الدجاجة والدجاجة من البيضة وهو مثل صالح لللآية

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ص:٨٩.

 <sup>(</sup>٢) الحديث رواد ابن ملجه. زاد المعاد ص: ٣٤١. وصححه بن حجر في نتائج الأفكار كما في التعلق عليه.

فالبيضة فيها حي وميت في نفس الوقت والفرخ عندما يخرج من البيضة فيه الحي والميت أيضنا بل معه ميت خارج كذلك وأحسب أن الذي أربك بعض المفسرين في تقسير هذه الآية هو خروجهم عن المناول اللفظي لكامنة الإخراج فقد فسروها بمعنى التكوين (¹) والخلق وتركوا المعنى القريب للكلمة والله أعلم.

يقي أن نذكر بسر التقابل في هذه الآية أنت ترى أن في مسالة الليل والنهار قال: تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل وفي الحي والميت لم يعبر بالإيلاج بل بالإخراج والسر في ذلك والله أعلم أن الإخراج في الحي والميت هو المحتث المشاهد وفيه تقع النعمة على المملوك من مالكه وهذا هو الذي ينسجم مع سياق الآية "قل اللهم مالك الماك" أما إيلاج الحي في الميت وإيلاج الميت في الحي فلا يقع ذلك الموقع وأما في الليل والنهار فالإيلاج هو الحدث الظاهر الأنك وأنت تليس نور النهار بلج عليك الليل والنهار فالإيلاج هو الحدث الظاهر الأنك وأنت بين ذرات الرمل الناعمة وبعد أن يسكن الإنسان في الليل وإليه يأتيه النهار بنوره اليكتسح عن الذرات ما توالج فيها ومعها من الظلام وهذه الصورة الولوجية قد تتالمسها كذلك في الحياة الزوجية في قوله تعالى: "هن لباس لكم وانتم لباس لهن" فقد شحول اللايس ملبوساً والملبوس الابساً كما تحول الظرف مظروفاً والمظروف ظرفاً فاتسع الضيق وضاق التسع.

وقد نسأل أيضاً لماذا قدم الليل على النهار في الولوج وقدم الحي على النهار في الإخراج؟ مع أن الظلام يقابل الموت والنور يقابل الحياة قلنا :عندما قال النا" تولج الليل في التهار " قلم يقدم الليل بل قدم النهار الأن المسألة في إيلاج الليل متوقفة على وجود النهار حقيقة إذن فالنهار هو الموجود ثم يطرأ الليل فيلج فيه

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج٣/ص:٨٩. التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٩١.

وأما في الحي فإخراج الحي هو المترقب المنتظر لدى جميع الناس ولهذا قدم ولينسجم مع النهار.

#### ﴿ وَتَرْزُقُ مَن تَشَاهُ ﴾

الرزق : هو ما ينتفع به والرزق أيضاً: العطاء (۱) والله بيده الملك وتحت تسخيره جميع الأسباب المنظورة وغير المنظورة المعلوم المعلوم

### (بِعَيْرِ حِسَابِ)

يحتمل قوله "بغير" وجهين:

الأول :أن تكون غير بمعنى لا النافية أي بلا حساب أي لا يعدُه عليه فيكون كناية عن الكثرة، أو بلا حساب بمعنى بلا محاسبة على الله لأنه أعطى من ملكه على.

والثاني: أن تكون "بغير" متعلقة بمحذوف ومحلها الصفة للمصدر المحذوف والتقدير: وترزق من تشاء رزقاً موصوفاً بغير حساب أي على سبيل التفضل من غير استحقاق لأن من كان عطاؤه على قدر الاستحقاق فقد أعطى بحساب(٢)

وبعد أن أعطينا ما في وسعنا في تحليل الآيتين الكريمتين نلاحظ ما يأتي :

أولاً: أن الجمل الأولى وهي: تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء وهذه الجملة الأخيرة من الآية الثانية وهي: وترزق من تشاء هذه الجمل الخمسة قيدت بالمشيئة.

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح: ص :١٠٦

<sup>(</sup>٢) أنظر مختار الصحاح: ص٢٠٦. والتفسير الكبير: ج٣ /ص١٩١

ثانياً: أن الجمل الأخرى وهي: تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل. وتخرج الحي من الميت وتخرج الميت من الحي وكذلك الجمل المتعلقة بالله على خل اللهم مالك الملك بيدك الخير إنك على كل شيء قدير هذه الجمل السبع لم تقيد بالمشيئة.

#### فما هو السر في ذلك ؟.

إنك ترى معي أن الجمل التي لم تقيد بالمشيئة تتحدث عن أشياء لا دخل لعمل الإنسان فيها فالملك لله وهو بيده وقدرته على كل شيء وتوالج الليل والنهار وإخراج الأحياء من الأموات والأموات من الأحياء. كل هذه الجمل حكاية عن خلق الله وسنته الجارية في الكون كله ومنها صفاته على فلا يصح أن يقيد شيء منها بالمشيئة.

ولكننا في الجمل الأخرى نرى أن لفعل العبد مدخلاً فالعبد يحاول الحصول بما يقدر عليه من أسباب مادية أو معنوية على هذه الأشياء فمن من الناس لا يبذل جهده في الحصول على الملك والعز والرزق ؟ ومن من الناس من لا يبذل جهده في الحفاظ على ما يملكه من ملك أن ينتزع منه وكذا العز الذي يحصل عليه فهل يفرط أحد من الناس في الحفاظ على مالَهُ من ملك وعز؟ إن الآيتين حلت الإشكالية في فهم المشيئة الإلهية وعلاقتها بمشيئة الإنسان ونجمل ذلك فيما بأتى:

أولاً: أن جميع السنن الكونية إنما كانت بمشيئة الله ولا دخل لمشيئة المخلوق فيها.

ثانياً: إن جميع الأعمال المقدورة للإنسان بتصرف فيها بحرية الاختيار الممنوحة له من الله على وعلى أساس هذه الحرية قام عنوان التكليف فلا تعقل

العرب في لسانها أن توجه أمراً بفعل لمن يعجز عن القيام به و لا تعرف في لسانها أن توجه نهياً عن فعل إلا لمن يقدر على الانتهاء فلا يقال للعاجز عن القيام: قم، أو لا تقم.

ثالثاً: إذا قلنا أن الله سبحانه أعطى للمخلوق حرية الفعل وعدمه فيما هو تحت قدرته فلا يعني ذلك أن مشيئة المخلوق قد صادرت مشيئة خالقه، فإذا كانت مشيئة العبد ممنوحة له بمشيئة الله فالذي شاء أن يعطيه له المشيئة في عدم استمرار العطاء أو إيقافه.

وبذلك نعلم أن لمشيئة الله مصادرة مشيئة العبد كلاً أو جزءاً وهذا يكاد يكون بديهياً لا يحتاج إلى عمق في الفكر ولا إلى إجهاد للذهن لولا شغب المتكلمين على الحقائق الدينية.

بقي لنا ان نسأل لماذا قيدت جملة "وترزق من تشاء" بقوله "بغير حساب" دون أخواتها ؟ أحسب أن هذا الإطلاق بغير حساب إنما جاء لأن جميع الجمل المقيدة بالمشيئة تحكي باباً من أبواب الرزق فالملك والعز والمال عطاء من عطاء الله فيسري عليها حكم " بغير حساب" ضرورة أن الحكم على العام يقتضي الحكم على الخاص بدون العكس أي لو جاءت "بغير حساب" بعد "تؤتي الملك من تشاء" أو بعد "وتعز من تشاء" لما كان من دلالتها هذا التعميم والله أعلم.





# الفصل السابع في موالاة الكافرين وأثرها على الإيمان

﴿ لَا يَتَغِذِ الْمُوْمِنُونَ الْكَغِنِينَ أَوْلِيكَةَ مِن دُونِ الْمُوْمِنِينَ ۚ وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فَي مَن يَعْمَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِن اللّهِ فَي مَن يَعْمَلُ ذَلِكَ اللّهِ الْمَوْمِنِينَ وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ اللّهَ اللّهَ الْمَعِيدُ ﴿ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَلَمْ اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ

يتحدث القرآن الكريم في مسألة من أهم المسائل في هذا الفصل إنه يواجه ضعاف النفوس والنفعيين يبين لهم حكم الله في موالاة المؤمنين للكافرين ويبين لهم عاقبة عملهم عند الله ويحذرهم الله نفسه ويذكرهم أن المصير إليه فإن زعموا أن يتكتموا في موالاتهم للكافرين فلن يخفى على الله شيء إنه يعلم ما يكنون وما يعلنون إنه يعلم ما في السموات من خلق ومن سنن وما في الأرض من أحياء ونبات وجماد إنه يعلم السر وأخفى "أفلا يعلم من خلق "؟!!.

ويذكرهم القرآن أيضاً أن أعمالهم مردودة إليهم إنهم سوف يجدونها محضرة للحساب يودون أن تكون المسافة الزمانية بينهم وبين أعمالهم بعيدة وبعيدة جداً ويكرر لهم التحذير تلو التحذير ويؤكد لهم أن أمره لهم بقطع العلاقة بينهم وبين الكافرين ناتج عن رأفته بهم إنهم عباده ولن يترك السيد عبده.

(Y)

حرف جزم ونهي ومن المعلوم أن النهي عن عمل لا يصبح أن يوجه إلا إلى القادر على ذلك العمل: فيقال للجالس القادر: لا تقم لأنك لا تنهاه إلا وأنت

تخشى أو تتوهم أن يقوم ولو قلت للعاجز عن القيام: لا تقم لعيب عليك ذلك.

#### (يَتَّخِذِ)

فعل مضارع مجزوم بلا الناهية وإنما حرك بالكسر لتفادي التقاء ساكنين الذال من يتخذ واللام من (المؤمنون) لأن همزة أل تسقط في الدَّرج إذ هي همزة وصل (۱)، وأصل يتخذ: يأتخذ والاتخاذ: افتعال من الأخذ إلا أنه أدغم بعد تليين الهمزة وإبدال التاء (۱) ولما كان الاتخاذ من باب الافتعال صح إسناده إلى ما يصح اتخاذه كقوله تعالى: ﴿ وَأَمُّعَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ (٦)، والى ما لا يصح اتخاذه كقوله تعالى: ﴿ وَأَمُّعَذَ اللّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴾ (١)، والى ما لا يصح اتخاذه كقوله تعالى: ﴿ وَأَمُّعَنَ اللّهُ مَ وَرُهُمِهُ مَ وَرُهُمِهُ مَ أَرْبَابًا ﴾ (١).

#### (المؤمنون)

الإيمان: التصديق والله تعالى "المؤمن" لأنه أمن عباده من أن يظلمهم وأصل آمن: أأمن بهمزتين واحدة من بناء الفعل والأخرى للتعدية لُيِّنت الهمزة الثانية فصار: آمن ومنه المهيمن وأصله: مؤامن لينت الثانية وقلبت ياء كراهة اجتماعهما وقلبت الأولى هاء كما في أراق الماء وهراقه (٥).

## ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنفِرِينَ ٱوْلِيكَة ﴾

"الكافرين" من قو اعد الأصوليين: أن الحكم إذا علق بالمشتق آذن بعلية

<sup>(</sup>١) التقسير الكبير ج٣/ص:١٩٢.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص:١٢.

<sup>(</sup>٣) النساء:١٢٥.

<sup>(</sup>٤) التوبة: ٣١.

<sup>(</sup>٥) مختار الصحاح ص:١٨.

الاشتقاق وبناء على هذا يكون النهي عن موالاة الكافرين موجها بقيد الكفر أي يتخذ الكافر ولياً لأته كافر فلا يشمل ولاية التجارة والزراعة ولا ولاية النسب فموالاة الأب الكافر بالاحسان إليه لا يدخل في هذا النهى وكذا ولاية الأعمال.

### ﴿ أَوْلِيكَةً مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

قال الرازي رحمه الله: وأعلم أن كون المؤمن موالياً للكافر يحتمل ثلاثة وجوه:

"أحدها: أن كون المؤمن راضياً بكفره ويتولاه لأجله وهذا ممنوع منه لأن كل من فعل ذلك كان مصوبًا له في ذلك الدين وتصويب الكفر كفر والرضا بالكفر كفر فيستحيل أن يبقى مؤمناً مع كونه بهذه الصفة".

ثانيها: المعاشرة الجميلة في الدنيا بحسب الظاهر وذلك غير ممنوع منه.

وثالثها: وهو كالمتوسط بين القسمين وهو أن تكون موالاته للكفار بمعنى الركون إليهم والمعونة والمظاهرة والنصرة إما بسبب القرابة أو بسبب المحبة مع اعتقاد أن دينه باطل فهذا لا يوجب الكفر إلا أنه منهي عنه لأن الموالاة بهذا المعنى قد تجره إلى استحسان طريقته والرضا بدينه وذلك يخرجه عن الإسلام فلا جرم هدد الله فيه فقال: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فَيْهَ ﴾ (١)

وقد يقال: موالاة المؤمن الكافر مرة أو مرتين لا يكون مشمولاً بالنهي لأن مطلق الموالاة شيء واتخاذ الكافر وليًا شيء آخر والنهي إنما توجه على اتخاذه ولياً لا إلى مطلق موالاته.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ٢٨.

وقد يقال أيضنا: إن النهي في الآية موجه إلى اتخاذ الكافرين أولياء من دون المؤمنين فلا يكون متناولاً من يوالى المؤمنين والكافرين جميعاً.

أجاب الرازي عن هذين الاحتمالين قائلاً:

"هذان الاحتمالان وإن قاما في الآية إلا أن سائر الآيات الدالة على أنه لا تجوز موالاتهم دلت على سقوط هذين الاحتمالين(').

وقد يقال أيضنًا: إن إسناد الفعل إلى المجموع يقصره على المجموع فلا يتناول النهي الواحد ولا الاثنين لأنك لو قلت: لا ينصرف الطلاب فانصرف واحد أو اثنان فلا يكون في ذلك مخالفة للنهي.

وقد يجاب بأن الألف واللام في "المؤمنون" للجنس ولكن هذا لا يجدي شيئاً لأن مفهوم الجنس مفهوم كلي فيعود المحذور.

وقد يقال أيضاً أن " من " الواردة في الآية تدل على أن المنهي عنه أن يكون الكافرون أقرب إلى أنفس المؤمنين الذين اتخذوهم أولياء من المؤمنين

ويجاب عن هذا بأن "من" وما بعدها ليس قيداً احترازياً بل قيداً كاشفاً لأن الذين يتخذون الكافرين أولياء هذه حالهم في اقتصارهم على موالاة الكافرين وعلى شعورهم بأن الكافرين أقرب اليهم من المؤمنين والله أعلم.

#### ﴿ وَمَن يَفْعَكُمْ ذَالِكَ ﴾

إنما جاء "يفعل" وليس "يعمل" لأن الموالاة ليست عملاً بل فعلاً من أفعال القلوب والفعل أعم من العمل أي أن كل عمل فعل وليس كل فعل عملاً.

### ﴿ فَلَيْسَ مِنَ ٱللَّهِ فِي شَيْءٍ ﴾

<sup>(</sup>١)التفسير الكبير ج٣/ص:١٩٢.

أي "فليس هو" أي الفاعل "من الله في شيء".

و "من" في قوله "من الله" يتعلق بمحذوف و هو حال و العامل فيه ما يتعلق به "في" وتقديره: فليس في شيء من الله فمن الله في موضع الصفة لشيء فلما تقدمه انتصب على الحال كما في: (لميّة موحشا طلل).

وفي الآية مضاف محذوف بين من ولفظ الجلالة تقديره: فليس من ولاية الله في شيء وقيل: من دين الله وقيل: من عبادة الله وقيل من حزب الله(۱)، وهذا من اختلاف التنوع لا من اختلاف التضاد.

## ﴿ إِلَّا أَن تَسَتَّعُوا مِنْهُمْ تُقَدَّةً ﴾

كان مساق الخطاب في الآية للغيبة فعدل عن الغيبة إلى المواجهة فقال: إلا أن تتقوا ولو أجرى الكلام على نسق واحد لقال: إلا أن يتقوا منهم وسر هذا العدول أن الله على كرم المؤمنين عن المواجهة بالنهي عن موالاة أعدائهم لأن ذلك يخدش من كرامتهم فلما أراد أن يبين المأذون فيه حوّل الخطاب إلى المواجهة وأصل تقاة: وُقيَةٌ فأبدلت الواو تاء وانقلبت الياء ألفا لتحركها وانفتاح ما قبلها(٢).

ومن المعلوم أن الإنسان لا يتقي إلا ممن يخاف شره ولم يبين القرآن الكريم أيَّ حدِّ من خوف وقوع الشر على الإنسان يبيح له موالاة الكافرين اتقاء شرهم وقد تباينت أقوال المفسرين والفقهاء في ذلك تبايناً كبيراً (٣).

وأحسب أن لاختلاف الناس في التحمل وفي دفع الشر عنهم سبب في الطلاق الحكم وعدم تقييده فقد يخاف الواحد ما يراه غيره يسيراً وقد يبلغ الإيمان

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ ص:٩٢، مجمع البيان ج:٢/ص:٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣ / ص:٩٤.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج:٣ /ص١٩٣، البحر المحيط ج٣/ ص:٩٥.

في نفس شخص مبلغاً يحبب إليه الثبات على الدين ولو مات في سبيله والتقيّة في الفقه الإسلامي محكومة بالقواعد العامة مثل: لا ضرر ولا ضرار ومثل عدم جواز الضرر الأخف بارتكاب ضرر أعظم ولا أن يدفع عن نفسه بما يضر غيره ولا بما يعلم أنه يضر بالدين ولا بما يظن ظناً راجحاً ولا شك أن للجانب الشخصي في هذا الباب وأمثاله أثر بالغ سواء لشخصية المجتهد أو شخصية المفتي أو شخصية الفاعل، ولظهور الجانب الشخصي في جميع مستوياته جاء هذا التحذير:

## (وَيُعَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَدُ

الحَدَرُ والحِدْرُ: التحرز يقال: فلان حَدْرِ بكسر الذال وضمها أي متيقظ متحرز والجمع: حذرون وقرئ به في قوله تعالى وإنا لَجَمِيعٌ حَاذِرُونَ والتحذير: التخويف لأنه من المضعف حذَّر يحذَر تحذير أ(') فيكون المعنى: ويخوفكم الله نفسه أي عقابه إذا واليتم الكافرين بدون سبب يبيح لكم ذلك وكذا إذا اجتهدتم أو أفتيتم.

#### (ننسنه)

الضمير في نفسه فيه احتمالان:

أن يعود إلى لفظ الجلالة وهو الأصح لأن القاعدة أن الضمير يعود إلى الأقرب ما لم يكن مانع يمنع من ذلك ،وأن يعود إلى المصدر المفهوم من يتخذ فيكون المعنى: ويحذركم الله اتخاذ الأولياء من الكفار أي ينهاكم عن نفس هذا الفعل(٢).

### ﴿ وَإِلَى اللَّهِ الْمَعِيدُ ﴾

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٦١.

<sup>(</sup>۲) التفسير الكبير ج:۳ /ص:١٩٤.

هذه الجملة الخبرية واقعة موقع الحال من التي قبلها ويحذركم الله نفسه حال كون المصير إليه وتقديم الظرف الإفادة الاختصاص فالمصير إليه الا إلى غيره.

# ﴿ قُلَ إِن تُخَفُوا مَا فِي مُستُورِكُمْ أَوْ تُبَتَدُوهُ يَمَلَتُهُ اللَّهُ وَيَسْلَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَنِ مِ فَدِيرٌ ﴾

الخطاب في الآية السابقة يشبه البيانات الرئاسية فهو صادر من الله مباشرة وكأنه بدون وسيط" لا يتخذ المؤمنون الكافرين أولياء..." والآية التي تلتها والتي تتلوها أيضنا تشبه الهوامش الإيضاحية والمسببة التي تأتي مع النصوص القانونية أحياناً وبعدها أحياناً أخرى للتوضيح أو للتسبيب الخطاب كله من الله وإنما فصل بقوله: قل للدلالة على هذا المعنى وهو أن ما بعد قل تكميل وإيضاح وتسبيب لما قبل قل.

والخطاب في هذه الكلمة "قل" موجه إلى حضرة النبي الله فهو الذي أمر أن يقول الناس. ويصبح أن يحمل الخطاب إلى كل من يصبح منه التبليغ ممن يقرؤون هذه الآية الكريمة وذلك أن المخاطب إذا لم يتعين نصاً في الخطابات الإلهية جاز حمل الخطاب على كل من يصبح حمله عليه (۱).

### ﴿إِن تُخَفُّوا مَا فِي مُسُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ ٱللَّهُ ﴾

يقال: خفاه: كتمه وأظهره فهو من الأصداد هذا إذا كان الفعل ثلاثياً فإن كان من المزيد فتقول: أخفاه: أي ستره وكتمه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر فتح القدير ج:١/ ص:٢٦٤.

<sup>(</sup>۲) مختار الصحاح ص:۸۳.

### (مَا فِي مُسُدُورِكُمْ ﴾

أي ما في قلوبكم لأن الصدر محل القلب فأطلق المحل وأراد الحال فيه.

#### ﴿ اَوْ تُبُدُوهُ ﴾

أي تظهروه فسواء في علم الله سرنا وإعلاننا فهو يعلم هذا كما يعلم هذا.

#### ﴿ مُلْمَا مُنْكُ اللَّهُ ﴾

يعلم فعل مضارع مجزوم لأنه واقع جوابا للشرط إن تخفوا- يعلمه.

قال الرازي: ولا شك أن الجزاء مترتب على الشرط متأخر عنه فهذا يقتضي حدوث علم الله تعالى "

ثم قال: "والجواب: أن تعلق علم الله بأنه حصل الآن لا يحصل إلا عند حصوله الآن "(۱) وهذا يعني أن علم الله بما سيقع غير علمه بما يقع فعلاً والذي قاله الرازي فيه إجابة عن كثير من الأسئلة الواردة حول مثل هذه الآيات في القران الكريم من أمثال ورود هذه الكلمات ـ حتى يعلم . ولنعلم و .... الخ.

### ﴿ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾

هذا كلام مستأنف فهو إعلام لهذا الإنسان أن علم الله محيط بكل كائن سواء في داخل النفس أو في السموات وما فيها من كواكب وأسرار أو في الأرض وما في بطنها من معادن ومياه ما من ذرة في السموات أو في الأرض إلا هو يعلمها تبارك الله رب العالمين.

كيف يخفى المخلوق على خالقه؟ أم كيف يقوم الحادث لو غفل عنه

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص١٩٥.

محدثه؟ هل في الوجود من يمد المخلوق بالبقاء إذا انقطع عنه إمداد خالقه؟ إذا كان "الله خالق كل شيء" نفوسنا وما فيها فكيف يمكن أن يخفى عليه شيء منها أو فيها؟

وفائدة الاستئناف في هذه الجملة "ويعلم ما في السموات وما في الأرض" أن الله يقول لعباده: إن تخفوا أو تبدوا فأنا أعلم ما تخفون وما تبدون لأني أعلم جميع ما يقع في ملكي في السموات أو في الأرض بل أنا الذي أخلقه فكيف لا أعلمه؟ كل هذه التأكيدات يقدمها الله لعباده لئلا ينحرفوا عن طاعته إلى معصيته التي منها مولاة الكافرين من دون المؤمنين، يقول الزمخشري:" ولو علم بعض عبيد السلطان أنه أراد الإطلاع على أحواله فوكل همه بما يورد ويصدر ونصب عليه عيوناً وبث من يتجسس عن بواطن أموره لأخذ حذره وتيقظ في أمره"(١).

### ﴿وَٱللَّهُ عَلَى حُكِلَ شَتَءِ قَدِيدً

هذه الجملة القرآنية كالدليل على ما سبق لأن من يكون قديراً على كل شيء لابد أن يكون عالماً بكل شيء وذلك لأن من جهل شيئاً فقد القدرة على التصرف فيه وفي هذه الجملة أيضاً إعادة للتحذير السابق \_ ويحذركم الله نفسه \_ لأن من يحذر الجميع لابد أن يكون قادراً على الجميع.

وفيها أيضًا التسميع بعموم القدرة على الجزاء لأن المقصود بقوله "يعلمه الله" أي فيجازيكم به (٢) فيكون تقدير الآية: قل إن تخفوا ما في صدوركم أو تبدوه يجازيكم به الله والله على كل شيء قدير فليس المقصود بالإخبار بالعلم مجرد العلم بل المقصود هو إخبارهم أن الله سيجازيهم على ذلك.

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ ص:٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:٩٦.

## (يَوْمَ تَعِدُ كُلُ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرِ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوِّع ﴾

قال الرازي: "ذكروا في العامل في قوله "يوم" وجوها:

الأول: قال ابن الأنباري: اليوم متعلق بالمصير والتقدير: والى الله المصير يوم تجد.

الثاني: العامل فيه قوله: "ويحذركم الله نفسه" في الآية السابقة كأنه يقول: ويحذركم الله نفسه في ذلك اليوم.

الثالث: العامل فيه قوله: "والله على كل شيء قدير" أي قدير في ذلك اليوم الذي تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً وخص هذا اليوم بالذكر وإن كان غيره من الأيام بمنزلته في قدرة الله تعالى تفضيلاً له لعظم شأنه كقوله: " مالك يوم الدين " في سورة الفاتحة.

الرابع: أن العامل فيه قوله تعالى: نود و المعنى: نود كل نفس كذا وكذا في ذلك اليوم.

الخامس: يجوز أن يكون منتصباً بمضمر والتقدير: واذكر يوم تجد كل نفس"(۱) والذي بضعف الأول والثاني وجود الفاصل الذي هو: "قل" فإن ما بعدها مفصول عما قبلها ويضعف الثالث الفارق بين تخصيص القدرة بيوم الدين وبين ملكية يوم الدين فان ملكية يوم الدين جاءت بعد أسماء أخرى: "رب العالمين" "الرحمن الرحيم" وهي تدل على عموم الملكية أما ما عندنا في الآية فهي متعلقة بالخبر "قدير" في الآية السابقة وقد عُلِّق به " على كل شيء" فإذا قلنا الله قدير على كل شيء يوم تجد أوهم تخصيص عموم القدرة بذلك اليوم ويضعف الخامس أن

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ص:١٩٥-١٩٦. البحر المحيط ج:٣/ص:٩٧.

الأصل الذي جرى عليه النحاة أن العامل إذا أمكن أن يكون مذكور الا يُلجأ إلى التقدير فإن التقدير لضرورة عدم وجود العامل ومن أجل هذا أحسب أن الوجه الرابع هو الراجح من بين هذه الوجوه وهو الذي جرى عليه صاحب الكشاف(١).

وإنما أسرفنا في ذكر هذه الوجوه ومناقشتها لما لها من أثر على التحليل لمعنى الآية.

## ﴿ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ ﴾

قال الرازي: " العمل لا يبقى و لا يمكن وجدانه يوم القيامة فلا بد فيه من التأويل و هو من وجهين:

الأول: أنه يجد صحائف الأعمال وهو قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُنَا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُرُ تَعْمَلُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿فَيُنَيِّمُهُم بِمَاعَمِلُواً أَحْصَنهُ اللهُ وَنسُوهُ ﴾ (٢).

الثاني: أنه يجد جزاء الأعمال "(٤) والآية تحتمل وجها آخر وهو:

الثالث: أنه يجد صور الأعمال وهذا الوجه هو الذي تدل عليه السنة النبوية فقد جاء بأحاديث تفوت الحصر أن الأعمال يوم القيامة تأتي مجسدة في صور، القرآن يشهد للقائمين ،ورمضان يشهد للصائمين، حتى في القبر يأتي المحسن عمله في صورة رجل حسن الوجه والمسيء على عكس ذلك ومن المعاصرين من يميل إلى تفسير الاستنساخ بذلك والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الجاثية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) المجادلة: ٦.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير ج:٣/ ص:١٩٦.

## (كُلُّ نَفْسٍ)

هذا العموم فسرته السنة بأن الحيوانات أيضا تجد ما قدمت محضراً إذ يقتص للشاة الجلحاء من الشاة القرناء في محكمة العدل الإلهي.

#### (مَّاعَمِلَتُ)

فالوجود للأعمال كلها: ﴿ فَمَن يَعْمَلَ مِنْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنْفَكَالَ ذَرَّةً شَرًا يَسَرُهُ ﴾ (١).

## ﴿ مِنْ خَيْرٍ مُحْفَدُ رَا وَمَا عَبِلَتْ مِن سُوَّةٍ ﴾

جاء النص على الإحضار للخير وترك السوء ليفهم من السياق ولم ينص عليه نصاً.

وذلك لأن الخير سوف يحضر كله بدون استثناء وأما السوء فمنه ما يحضر ومنه ما يستر لأنه قد عفا عنه علال.

## (مِنْ خَيْرِ مُعْفَدُ وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَوٍ ﴾

سميت الطاعة خيرا إذ لا تجد فيما أمر الله على وفيما أمر رسوله على إلا ما فيه الخير بل هو الخير كله الخير للعامل والخير للكون كله وسميت المعصية سوءاً لأن الله ورسوله لم ينهيا عن شيء الاعما يسوء العامل ويسوء الكون كله.

هات أحكام الشريعة كلها فلن تجد فيها غير هذا وهو ما نفاخر به ونعتز في ديننا وعقيدتنا فالله ربنا والرب لا يأمر مربوبه إلا بما فيه خيره ولا ينهاه إلا عما فيه السوء والشر له.وعلى هذا سميت الطاعة بالحسنة والمعصية بالسيئة.

<sup>(</sup>١) الزلزلة:٧-٨.

### ( نَوْدُ )

أي "والذي عملت سوءاً تود" ف "تود" خبر "الذي" ،هذا وجه والثاني على تقدير: والذي عملت سوءاً حال كونها تود "ذكر هذين الوجهين الزمخشري (۱) فجعل تود إنما تعود على عاملة السوء لأن عاملة الخير لا تود ذلك بل هي في فرح لما تلاقي من جزاء أعمالها وأحسب أن كلمة تود تعود على النفس أي كل نفس تود سواء عاملة الخير أو غيرها لأن يوم الحساب لا يعلم الواحد مصيره إلا بعد أن تُقطع منهم القلوب فالكل يخاف ذلك اليوم والمحسن إنما يزول عنه الغم والهم بعد أن يأخذ النتيجة ويدخل الجنة .

## ﴿ لَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَأَمَدًا بَعِيدًا ﴾

الأمد: المسافة كقولم تعالى: "ياليت بيني وبينك بُعد المشرقين"(7)" قاله الزمخشري (7).

## (نَوَدُّ لَوَ)

لو كانت الآية بدون لو "تود أن بينها وبينه أمداً بعيداً" لكانت دلالة الآية على وجود الأمد القريب وتتمنى البعيد ولكان ما توده في حدود الإمكان فلما جاءت لو دلت على أن هذه المودة إنما جاءت في المستحيل لا في الممكن لأن هذا اليوم سوف يكون هو الزمن المقدر من قبل الخالق على لا يتقدم ولا يتأخر.

## ﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ. ﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف ج١ /ص ٤٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج١ /ص٤٢٣ .

أعاد التحذير، الأول كان مباشرة من الله والثاني كان على لسان المبلّغ ﷺ لو من يصح منه القول.

### (وَاقَةُ رَمُونًا بِآلِمِيكِ

الراقة: أشد الرحمة ("أومن راقته يعباده أن حذرهم هذا التحنير وأمهلهم إلى يوم القيامة لعلهم بتويون وقبل أن لفظ عباد في القرآن الكريم مختص بالطاتعين فلو صح هذا كان هذا الجزء من الآية متحتثاً عن الطائعين فقط لأن من يطبعون الله ورسوله يكون رؤوفا يهم أما العصاة والكافرون فقد مر حكمهم قال الرازي: "والله رؤف بالعباد" أي كما هو منتقم من الفُسناق فهو رؤوف بالمطبعين والمحسنين (")

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح . ص١١٠١ .

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج٣ / الص ١٩٠٧ ..



|  |  | • |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

# الفصل الثامن فى الحب بين الخالق والمخلوق

﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِ بُحْدِبْكُمُ اللّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبُكُمُ وَاللّهَ عَفُورٌ تَجِيسُمُ اللّهَ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبُكُمُ وَاللّهَ عَفُورٌ تَجِيسُمُ اللّهَ وَقُوحًا قُلْ أَلِيهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ لَا يُحِبُ الْكَفْرِينَ اللّهَ ﴿ إِنَّ اللّهَ اصْطَغَنَ عَادَمَ وَقُوحًا وَعَالَ إِبْسَرَهِيمَ وَوَاللّهُ سَمِيعً عَلِيمً ﴾ أل وَمَالَ إِبْسَرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى الْعَلَمِينَ اللّهَ لَا يُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ أَوْاللّهُ سَمِيعً عَلِيمً ﴾ أل عمران: ٣١ - ٣٤

هذا الفصل يتحدث عن محبة الله وعن السبيل الموصل إليها وعن آثار هذه المحبة في الدنيا والآخرة. وافتضاح المدعين لمحبة الله من اليهود والنصارى وغيرهم.

#### (قُلُ)

هذا الخطاب موجه نصاً إلى حضرة النبي برق بقرينه \_ فاتبعوني \_ لعدم إمكان صرف هذه الكلمة \_ فاتبعونى \_ إلى غيره .

و "قل": فعل أمر من قول يقول وأصلها: أُقول فاستتقلت الضمة على أمها الواو فنقلت إلى القاف لأن الواو حرف علة وما قبلها صحيح ساكن فصارت أقول فاجتمع ساكنان الواو واللام فحذفت الواو للاستغناء عنها بضمة القاف وحذفت الهمزة للاستغناء عنها بحركة أول الكلمة.

#### (إِن كُنتُمْ)

إن حرف من حروف الشرط. وهي تفيد الإثارة لما فيها من معنى الشك لأنك إذا قلت لزميلك: إن كنت قوياً فاحمل هذه الصخرة فكأنك تستثير عزيمته لما تبعثه إن من الشك في قوته، وكان هنا ناقصة فيكون المعنى: إن أنتم تحبون الله

وذلك لأن الخطاب موجه إلى من يدعي محبة الله كاليهود إذ قالوا: "نَحْنُ أَبْنَاء الله وَأَحبًاوُهُ" (١).

وكالنصارى إذ قالوا: إنما نعظم المسيح حباً شه (٢) ويروى أنه وقف على قريش وهم في المسجد الحرام يسجدون للأصنام فقال: يا معشر قريش والله لقد خالفتم ملة إبراهيم، فقالت قريش: إنما نعبد هذه حباً شه تعالى ليقربونا إلى الله زلفاً (٦)، كل هذه الطرائف تدعي محبة الله والكل يؤمنون به موجوداً وخالقاً ويزيد اليهود والنصارى الإيمان بإرسال الرسل ولكن العرب يؤمنون به خالقاً ليس له أي سلطان عليهم في الأمر والنهي فهو عندهم كالسلطان المعزول عن رتبته أو المحجور عليه في التصرف، وأهل الكتاب يريدون أن يُقيدوا ربهم بأن لا يُرسل رسولاً بعد رسلهم وادعاء محبة الله تتنافى مع ذلك كله.

## ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾

إنما وجه هذا الخطاب إلى الأصناف الثلاثة ( المشركين، اليهود، النصارى) بعد أن أثبت لهم أنه رسول الله اليهم جميعاً بأدلة قاطعة لا تدع ملاذاً للمنكر إلا العناد بالكفر بالله في إرسال محمد (أ) وهم جميعاً كانوا يشعرون بصدق هذا البيان ومرارة الكفر به وعدم الاستجابة الواعية لما يحمله اليهم من هداية ونور ولو أعطينا من أنفسنا في تحليل هذا الخطاب وتأثيره على المخاطب

<sup>(</sup>١) المائدة:١٨.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج:٣/ص:١٩٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

والمؤمنين به والمخاطبون لطال بنا السرخ والتفصيل ويكفينا أننا فتحنا أمامك الطريق.

### (تُحِبُونَ اللَّهَ)

حب الله لا يوصف ولا يمكن التعبير عنه إلا بآثار هذا الحب على الشخص المحب حاله حال جميع المشاعر الإنسانية، ومن آثار هذا الحب الولعُ في عبادة الله وذكره آناء الليل وأطراف النهار، ومن آثاره أيضنًا حب الكون كله لأنه مال محبوبه فيأنس إلى الكون ويأنس به فلم يعد في وحشة أينما كان فهو مع مالكه ومحبوبه ومع المملوكين لهذا المحبوب.

ومن آثار هذا الحب الولع في الدعوة إلى محبة الله حباً في خلاص المدعوين من مناكدة سيدهم وحباً في خدمة المحبوب لأنه يفرح في عودة الشاردين عن طاعته فهم ملكه ومخلوقوه على من آثار هذا الحب على بدن المُحب سكونه إذا سمع كلام مُحبوبه وقشعريرة بدنه إذا سمع ذكر أسمائه أو آياته وتقطع أوصاله لو شعر في لحظة أنه بعيد عن محبوبه وهذه الآثار هي التي يمكن للمحب أن يتكلم عنها أما الحب في ذاته فلا يعلمه إلا المُحب والمحبوب على، ولهذا عندما وصف عُشاق الصور حبهم لمحبوبهم لم يخرجوا عن هذه الآثار، قال قائلهم:

وإني لتعروني لذكرارك هزة كما انتفض العصفور بلله القطر

## ﴿ فَأُتَّبِعُونِي يُحِيِبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾

كل الآباء والمربين يحرصون أن يضعوا قواعد للسلوك الصالح في الحياة لأبنائهم ولمن يربون، ويضعون إلى جنب ذلك تحذيرهم من مساوئ السلوك السيئ لئلا ينزلق من ينزلق، ولن تجد في الحياة والدا ولا مربياً لا يحب من أبنائه ومربوبيه اتباع قواعد السلوك الصالح الذي وضعه لهم.

هذه كل الحكاية في هذه الآية وشه المثل الأعلى، إن الله يحب من اتبع دينه الذي أرسل به رسله لأنه إنما أرسلهم إلى خلقه بما يعلم فيه سعادتهم في الدنيا قبل الآخرة، فهل تجد فيما أمر الله ورسوله أمراً مكروها أو سلوكاً خاطئاً وهل أنت واجد فيما نهى الله عنه ونهى رسوله أمراً صالحاً في الحياة قبل الممات.

إنك لو أتعبت ذهنك وكددت فكرك فسوف لن تجد ذلك كيف يعقل أن يأمر المالك بما لا يصلح لخلقه؟ إذا كنت تحب الوالد أو تحب المربي ولا تهتدي بما وضعاه لك من قواعد صحيحة في الحياة فهل تنتظر أن يحبك هذا الوالد أو ذاك المربي؟!

ثم ما فائدة محبتك لوالدك إذا كنت لا تنتفع بما وضع لك؟ وهل يمكن وجود محبة لا تستتبع الطاعة؟ فكيف يُعصى الإنسان من يحب؟!، وإذا كان الآباء لا يحبون من لا يسير على قواعدهم فما الفائدة في محبة الأبناء لهؤلاء الآباء أنت تحب من لا يحبك أليس في ذلك عذاب عظيم بل أي عذاب أعظم من أنك تحس ان من تحبه لا يحبك.

ويحببكم فعل مضارع مجزوم لوقوعه في جواب الطلب ـ اتبعوني ـ وهذا يعني الملازمة الحتمية بين الإنباع والمحبة فمتى كنت تابعاً كنت محبوباً فمن ادعى الإنباع ولم يجد المحبة وآثارها في نفسه فلا يلومن إلا نفسه ومن آثار هذه المحبة ما أخبر به النبي في وواية الإمام البخاري عن ربه أنه قال: وما زال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها ولأن سألني لأعطينه ولأن استعادني لأعيدنه..."

فانظر لنفسك وأنت تدعي الإتباع هل كان الله سمعك وبصرك ويدك ورجلك؟ هل كنت ممن إذا سأل الله أعطاه وإذا استعاد به أعاذه؟ فإن لم تكن كذلك فصحح إتباعك مرة بعد مرة لتصح لك المحبة وآثارها.

## (وَيَعْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرْ)

من أحب غفر، ومن قلى عاتب لن يستطيع المحب أن يعاتب محبوبة على ما فات قبل زمن الحب إذا كان هذا شأن المخلوق مع المخلوق فما بك بالخالق.

## (ذُنُوبُكُرُ)

سميت الأعمال السيئة ذنوباً ، لأنها تتبع صاحبها فهي كالذَّنب تسير خلفه أينما توجه وهذا هو حكم السيئات في الدنيا أيضا، لا يسير المسيء إلى عمل ولا إلى محفل إلا وتكون معه سيئاته بل لا يكون مع نفسه إلا كانت معه حتى فراش نومه كأنها اللعنة تتبعه حيثما توجه.

## ﴿ وَٱللَّهُ عَنُورٌ رَّحِيدً

أي بهؤلاء المحبوبين، وأحسب أن هذا هو السر في ان تكون الجملة اسمية بدون كان الناسخة لأن الجملة لو كانت هنا ــ وكان الله غفوراً رحيماً ــ لم تكن خاصةً بهم.

# ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ آللَّهَ وَالرَّسُولَ اللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾

الظاهر من تكرار قل في هذه الآيات أن نزولها كان في فترات متفاوتة لأنها لو نزلت ولاء لما كان هناك من داع لتكرار هذه الكلمة ويؤيد هذا أن ابن عباس روي عنه انه قال: "لما نزل "قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله" قال عبد الله بن أبي لأصحابه: إن محمداً يجعل طاعته كطاعة الله ويأمر بان نحبه كما

أحبت النصارى عيسى ابن مريم فنزل: " قل أطبعوا الله والرسول "(١).

## ﴿ قُلْ أَطِيعُوا اللَّهُ وَالرَّسُولَ ﴾

في الآية الأولى: "إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله" وفي هذه الآية: "أطيعوا الله والرسول" ومن المعلوم أن فاتبعوني تعني اتباعه في رسالته فليس في يديه شيء خارج عن هذه الرسالة فيكون إتباعه هو إتباع شرع الله وإذا كان القائد متوجها الى شيء فأتبعته فأنك تساويه في هذا التوجه وفي الآية الثانية "أطيعوا الله والرسول"وطاعة الرسول في رسالته هي نفسها طاعة الله وطاعة الله إنما تتأتى بطاعة رسوله الذي يبلغ دعوته وإلا فكيف يمكن ان تحقق طاعة الله إذا أخذناها بغض النظر عن الرسول المبلغ عن الله إذا كان لا يأتي أمر الله إلا على لسان رسوله فطاعة رسوله هي طاعته وطاعته هي طاعة رسوله.

#### ما الفارق إذا بين التعبيرين:

يقال: تَبِع فلان فلانا إذا مشى خلفه فإذا جيء بالفعل على صيغة الافتعال تقول: اتبع فلان فلانا أو اتبعت فلانا كان معناها كذلك المشي خلفه ولكن بحرص وزيادة مُعاناة.

فالآية الأولى تتكلم عن الحب ولهذا كان الإتباع وهو زيادة الحرص على السير خلف الرسول موصل إلى ذلك الحب أو هو علامة عليه، وأما الطاعة فهي تدل على مطلق الانقياد تقول: فلان طوع يديك إذا كان منقاداً إليه.

والآية الثالثة تتحدث عن درجة الخلاص من المعصية ومُطلق الطاعة كافياً فيها. فوضع القرآن كل كلمة في مكانها اللائق بها هذا ما خطر ببالي الآن من

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ص:١٠٤.

الفارق بين الأيتين ولم يتعرض الرازي ولا أبو حيان ولا الزمخشري لهذه المسألة (١).

## ﴿ فَإِن تُوَلُّوا ﴾

قال الزمخشري:" يحتمل أن يكون ماضياً وأن يكون مضارعاً، بمعنى فان تتولوا"(٢) وهذا التخريج الذي ذكره الزمخشري يجري في كل الأفعال التي فاء فعلها واو، او في أغلبها ضرورة جواز حذف التاء الأولى مثل توافقوا وتواعدوا وهلم جراً.

### ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَفِرِينَ ﴾

جعل هذا التولي عنواناً على كفرهم لأن التولي عن مطلق الطاعة يدل على عدم الدخول في الإيمان فرد من أفراد الطاعة فمن آمن فقد أطاع وهذا يؤيد ما ذهبنا إليه من الفارق بين الإتباع والطاعة قال أبو حيان: "وجعل من لم يتبعه ولم يطعه كافراً، ونقييد انتفاء محبة الله بهذا الوصف الذي هو الكفر مشعر بالعليّة فالمؤمن العاصى لا يندرج في ذلك"(٢).

## ﴿ إِنَّ أَلَّةَ أَصْطَاعَتِي مَادَمَ وَنُوحًا وَمَالَ إِنْسَرَهِيمَ وَمَالَ عِمْزَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾

#### (أضطفر )

أصل اصطفى: اصتفى فقلبت التاء طاء فهو من المزيد بحرفين الألف

<sup>(</sup>۱) انظر التفسير الكبير ج:٣/ص:١٩٨. البيدر المديط ج:٣/ص:١٠٤. الكشاف ج:١/ص:٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ص: ٤٢٤.

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ج:٣/ ص:١٠٤.

والتاء فهو من باب الافتعال مثل افتتح واختصم فلا يطلق الاصطفاء إلا بين اثنين، والاصطفاء: الاختيار فذكر الله على أنه بعد أن خلق خلقه إختار منهم آدم الكلية فكرمه بالخلافة في الأرض واختار نوحاً الملك حوهو الأب الثاني للبشرية واختار إبراهيم وآل إبراهيم وهم إسماعيل وإسحاق وأولادهما واختار آل عمران وهو جد عيسى الكلي لأمه كما رجحه الرازي (۱) رحمه الله، لا والد موسى وهارون.

وهذا التخصيص في نكر آدم ونوح وآل إبراهيم وآل عمران كان لرد المنازعين في قبول رسالة محمد في فالمشركون من العرب يعلمون انه من أولاد إسماعيل وهم ينتسبون إلى دين إبراهيم واليهود ينتسبون إلى إبراهيم أيضاً فهم من أولاد إسحاق والنصارى على دين عيسى وجده لأمه عمران عليهم الصلاة والسلام جميعاً. فكأنه يقول لهم: كيف تكفرون برسالة محمد وهو من آل إبراهيم ثم أن لله أن يختار من يختار، أأنتم أعلم أم الله، فقد اختار آدم على خلقه وأسجد له ملائكته ثم اختار نوحاً وهو أعلم حيث يجعل رسالته فأي غريب في هذا؟!!.

### (عَلَ ٱلْعَلَمِينَ )

اختار أنبياءه ورسله على العالمين أنمة وقادة وهداة وهذا هو الفارق بين قولنا: اخترت فلاناً على القوم، فلو قال: من العالمين لفات معنى قيادتهم وإمامتهم للعالمين.

## ﴿ ذُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ ﴾

الكل ينتسب إلى آدم والى نوح ومن جاء بعد إبراهيم كلهم ينتسبون إلى إبراهيم الكلي وأي فارق بين ان يكون الرسول من ولد إسحاق أو من ولد إسماعيل؟

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ص:٢٠١.

## ﴿ وَأَلِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾

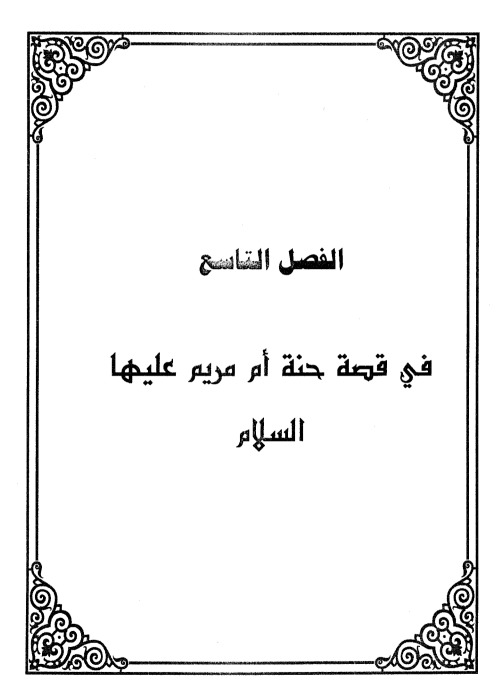
والله سميع لما يقوله هؤلاء الذين يريدون من الله أن يختار من يختارون ويُرسل من يحبون.

والله عليم: عليم بما يكيدون وبما يحرفون وهو على عليم، عليم بمن هو أهل للقيام بأعباء الرسالة والنبوة "الله أعلم حيث يَجْعَلُ رسَالَتَهُ"(١).

وأنت ترى أن الله ذكر اصطفاء آل عمران في آخر هذه الآيات ثم سيفتح الحديث عن قصة من قصص آل عمران في الآيات اللاحقة.

|   | ١ | ۲ | ş | الأنعام:  | (1) |
|---|---|---|---|-----------|-----|
| ٠ | 1 | • | ٠ | الانتخام. | . , |







# الفصل التاسع في قصة حنة أم مريم عليها السلام

(إِذْ قَالَتِ ٱمْرَأَتُ عِمْرَنَ رَبِ إِنِي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَعَبَّلَ مِنِيَّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ
الْقليمُ ﴿ فَلَمَا وَضَعَتُهَا قَالَتْ رَبِ إِنِي وَضَعَتُهَا أَنْنَى وَٱللَّهُ أَعَالُم بِمَا وَضَعَتُها وَلَيْسَ ٱلذَّكُو كَٱلْأَنْقُ وَإِلَيْ الْقَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْ بِمَا وَضَعَتُها وَلَيْسَ ٱلذَّكُو كَٱلْأَنْقُ وَإِلَيْ الْمَعْرَبُ مِمَا وَضَعَتُها وَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْها وَلَيْقًا قَالَ يَنْمُونَهُ مَن وَأَنْجَتُها نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَلَهَا ذَكُولَيا أَلْمَ وَخُلُ عَلَيْهَا ذَكُونِيا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَها وَزُقًا قَالَ يَنْمُونَهُ مَسَنِ وَأَنْجَتُها نَبَاتًا حَسَنًا وَكَفَلَها ذَكُولَيا أَلْمَ وَخُلُ عَلَيْها ذَكُولِيا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَها وَزُقًا قَالَ يَنْمُونَهُمُ مَن وَاللَّهُ اللّه عَلَيْهِ اللّهِ اللّه وَاللّه اللّه وَاللّه اللّه اللّه وَاللّه اللّه وَاللّه اللّه وَاللّه اللّه وَلَالًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ وَلِي اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَوْلَهُ اللّهُ وَلَوْلًا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ وَلَوْلًا لَهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

أي أذكر اذ قالت فالعامل في الظرف فعل محذوف يدل عليه السياق.

## (أمراك عِمْرَنَ)

الحديث عنها بعد وفاة زوجها بدليل كفالة زكريا لمريم وتصرف حنة بنذارتها دون ذكر لبعلها عمران فهي الأن ليست زوجة أصلاً اذ لا يصح تسميتها زوجة بعد وفاة زوجها.

قال الرازي: قال ابن إسحاق: "ان مريم ما كان يحصل لها ولد حتى شاخت وكانت يوما في ظل شجرة فرأت طائرا يطعم فرخاً له فتحركت نفسها للولد فدعت ربها أن يهب لها ولدا فحملت بمريم وهلك عمران فلما عرفت جعلته شمحرراً أي خادماً للمسجد"(١) فانظر رعاك الله كيف نص القرآن على لُب القصة وترك الشوائب إذا صح التعبير

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير: ج٣ /ص: ٢٠٣.

## (رَبِ)

حذف حرف النداء والأصل: يا ربي كذلك حذفت يا المتكلم اجتزاء والدعاء بالاسم الرب هو الأكثر استعمالاً في أدعية السابقين ممن نقل القرآن الكريم أدعيتهم

## (رَبِ إِنِّي نَنَرْتُ لَكَ ﴾

قَدمت ربها على نفسها فلم تقل: إني ربي نذرت لك. جرياً على سنة المتأدبين مع الله في الخطاب بينهم وبينه وهذا ما كان يخالفه بنو إسرائيل في خطابهم أنظر لقولهم: أدع لنا ربك "(١)، وكان الأحرى بهم أن يقولوا: أدع ربك لنا.

وهذا يعني أن القرآن الكريم حين ينقل كلام من ينقل عنه يأتي به كما ذكره صاحبه لا يزيد على ذلك ولا ينقص منه شيئاً لأن افتراض الزيادة أو النقص يتنزه عنه القرآن أولاً ويفوّت على الدارسين مثل هذه المقارنة بين المخاطبين ثانياً والأدهى من ذلك أن أهل الكتاب وهم يحرصون على الطعن في القرآن الكريم لو وجدوا فيه زيادة أو نقصاً عما في كتبهم من النقل عن أنبيائهم ورجالاتهم لعدوا ذلك سبيلاً للنيل من مكانة القرآن الكريم وصدق أخباره.

والنذر هو إيجاب المرء على نفسه أمراً إما مطلقاً أو معلقاً وقولها لك أي لا لغيرك ونذرها كان مطلقاً لأنها لم تقصد إلى تعليقه بشيء.

## (نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي ﴾

تقديم الجار والمجرور "لك" لإفادة التخصيص ولزيادة أدبها مع الله عَلاه. ما: أي الذي وهو من ألفاظ العموم فيشمل الذكر والأنثى والنذر اذا عينه

<sup>(</sup>١) البقرة : ٦٨.

الناذر لم يُلتفت فيه إلى الكمال فلو قلت نذرت هذه الشاة وجبت سواء كانت صحيحة أو مريضة وهذا بخلاف ما لو قلت نذرت شاة.

### (في بَطَنِي)

لم تقل في رحمي استحياءً فعبرت بظرف الظرف لأنه يصدق عليه أنه ظرف

### (مُحَوّدًا)

منصوب على الحال من "ما" والتقدير: نذرت لك الذي في بطني محرراً. أي خالصاً.

## (فَتَقَبَّلُمِنَّ )

أي تقبل أنت مني مباشرة وإذا كتب الله له القبول قبله أهل المعبد فلم تطلب من ربها قبوله منهم والتقبّل أخذ الشيء على الرضا والاعتناء بالمتقبل (١).

إنها مواقف يمليها الإيمان الشاعر لا غير فلو قالت - فقبّل مني - لضاعت هذه المعانى فضلاً عن قولها: فاقبل منى فالقبول والتقبيل غير التقبل.

## ﴿إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾

هذه صورة من صور الابتهال إلى الله بأسمائه بعد أن تحققت بالفقر والحاجة إلى الله والمتلأت شعوراً وإيماناً أن الله وحده هو القادر على إسعافها في هذا الطلب.

### (إِنَّكَ أَنتَ ﴾

بالتأكيد بأن والحضور ممع الله يمثله كاف الخطاب وتأكيده بالضميسر

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير: ج٣ /ص٢٠٣.

المنفصل - أنت- الذي يفيد القصر.

## (السَّمِيعُ الْعَلِيمُ )

بهذين الاسمين الكريمين توجهت إلى الله في قبول دعائها لمناسبة هذين الاسمين لطلبها فهي تتاجيه ولا يسمعها غيره وهي نذرت ما في بطنها ولا أحد يعلم إخلاص قلبها الا هو وحمل السميع على معنى القابل للدعاء يغني عنه تصريحها

## ﴿ فَتَقَبَّلُ مِنْيَ ۗ ، ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾:

لكل حاجة من حاجات المخلوق اسم من أسماء الله الحسنى يناسبها فالمريض يسأل بالشافي والضال بالهادي والفقير بالمغني والذي يشعر بكراهية الناس له بالودود فخذ من أسماء الله ما ناسب غرضك والهج به في دعائك إلى الله يستجاب دعاؤك ان شاء الله.

# ﴿ فَلَمَّا وَضَعَتُهَا قَالَتَ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أَنْنَى وَاللَّهُ أَعَلَرُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكِرُ كَٱلْأَنْقُنَّ وَإِنِّ سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّ أَعِيدُهَا بِكَ وَدُرِيَتَهَا مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ ﴾

#### ( فَلَمَّا وَضَعَتْمًا )

الوضع: الحطُ والإلقاءُ تقول: وضعَ يضعُ وَضعاً وضعةً. ومنه الموضع (١) قال الزمخشري: "الضمير – يعود \_ لما في بطني وإنما أنث على المعنى لأن ما في بطنها كان أنتى في علم الله أو على تأويل الجبلَة أو النفس "ومثله في التفسير الكبير و البحر المحيط (١) والذي دعاهم إلى أن يقولوا ما قالوا في عود الضمير أن مريم

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ج٣ /ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) الكشاف : ج١ /ص٤٢٥. والتفسير الكبير: ج٢ /ص ٢٠٣ والبحر المحيط: ج٢ /ص١١٦.

لم يجر لها ذكر فيما سبق ومن شروط عود الضمير إلى من يعود إليه أن يتقدم ذكره إما لفظاً أو معنى وذلك لأن الضمائر أسماء مبهمة لا تتبين إلا بما تعود إليه.

وأحسب أن ما ذكروه لا داعي له فان جملة "فلما وضعتها" حكاية من الحق الله لذا في كتابه عما كان ومريم في سياق القصة معهودة ذهناً ولم تكن هذه الجملة من كلام أم مريم حتى يأتي فيها ما ذكروه والله أعلم.

### ( فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتَ ﴾

أي امرأة كانت أم مريم كل أنثى بعد أن تضع حملها يشغلها الفرح بوليدها حتى عن نفسها أكبر هم الوالدة بعد أن تلد هو النظر إلى مولودها نظر الواله وقد حضر إليه من يحب، من من النساء من تتذكر في تلك اللحظات الجميلة بنذر قديم ولكنها المؤمنة المتعلق قلبها حباً بالله أم مريم.

وأحسب أن هذا النوع من التحليل النفسي لصاحب الحدث أجدى نفعاً على الإيمان وأهله من أنواع التحليل الأخرى.

## (رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْنَى ﴾

هذا نداء حسرة ألمّت بها وهي تنظر إلى وليدتها لأنها كانت تعلم فيما عملت من أهل دينها أنهم لا يقبلون البنات في خدمة المعابد وهي تعلم أيضا ما عليه الرهبان وهم قادة المعابد من العزوف عن النساء وعن كل ما يذكّر بهنّ لأنهم زعموا فيما يزعمون عن دينهم أن الزواج نوعُ رجس ينبغي للمتأله أن يبتعد عنه. فخافت أن لا يقبلوا منها ما نذرت.

## (أُنثَىٰ ﴾

قال الزمخشري: "أنثى حال من الصمير في وضعتها... وإنما أنت \_ أي صاحب الحال وهو الضمير في وضعتها \_ لتأنيث الحال لأن الحال وذا الحال

لشيء واحد"(١)، "و إنما سميت المرأة أنثى لميلها إلى الرجال وهكذا في كل الاناث وميلها إلى ذكورها أو للينها أو كمالها في صفات النساء فيقال: امرأة أنثى كما يقال رجل ذكر "(١).

#### (وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ)

جاء في قراءة أبي بكر عن عاصم وابن عامر "وضعت بتاء الفاعل وهي تدل على ما ذكرنا من الحسرة ولكنها حسرة المؤمن الذي يعود إلى الله من قريب وقرأ باقي السبعة: "وضعت بتاء التأنيث الساكنة والجملة على هذه القراءة معترضة فالحق على هذه القراءة معترضة فالحق على ما قالت.

بيد أن الجملة تحتمل وجها آخر قد نَميل إليه وهو أن الجملة ليست معترضة فقط ولكنها اعتراض على ما قالت أم مريم حيث سمت وليدتها أنثى وليس كل بنت أنثى فإن الله يعلم أنه خلق مريم بدون أنوثة ولهذا لا تسمى أنثى.

#### (وَلِيْسَ ٱلذَّكَرُ كَٱلْأُنثَىٰ ﴾

أي في هذا العمل الذي نذرت حملها للعمل فيه. فليس في الآية ما يلمز النساء كما قد يتوهمه الجهلة وكان الظاهر على مقصودها أن تقول: وليس الأنثى كالذكر ولكن توهمها ذكورية ما في بطنها ورغبتها في هذه الذكورية هما اللذان جعلاها تقول ما قالت (٢)، وأبدى الرازى وجهبن أخربن غير ما ذكرنا(٤).

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص: ٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب ج:١/ص:٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الكشاف ج: ١/ص: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير ج:٣/ص:٢٠٤.

## ﴿ وَإِنِّ سَنَّيْتُهَا مَرْيَمَ ﴾

قال الزمخشري: مريم في لغتهم بمعنى العابدة. فأرادت بذلك التقرب والطلب إليه ـ تعالى ـ أن يعصمها حتى يكون فعلها مطابقاً لاسمها وأن يصدق فيها ظنها بها ألا ترى كيف اتبعته طلب الإعاذة لها ولودها من الشيطان وإغوائه"(۱).

## ﴿ وَإِنَّ أَعِيدُهَا بِكَ وَدُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾

هذه الجملة الأخيرة من كلمات أم مريم الله في مناجاتها ربها وهي معطوفة على ما قبلها "قالت رب إني وضعتها... وإني سميتها مريم وإني أعيذها بك" وأنت ترى أنها تعيد التأكيد في كل جملة ثم تدخل هذا التأكيد على نفسها بضمير المتكلم \_ إنى \_ إنى \_ إنى، فما وجه هذه الإعادة يا ترى؟

إن هذا التكرار في ذكر النفس والتأكيد عليه في كل جملة يدل على المحضور الكامل مع ربها الذي تناجيه وتضرعها بفقرها وحاجتها بل وانقطاعها اليه على فالسائل من الملوك يؤكد فقره في كل طلب فكيف بمن يسأل ملك الملوك؟!!

هذا ما استطعت أن استوحيه من هذا الموقف.

#### (أعِيدُهَا)

عاد من باب قال أصلها عَود واستعاد به لجأ اليه: وهو عياده: أي ملجو مُن (٢).

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص:٤٢٦.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص:١٩٥.

## (أُعِيدُهَا بِكَ)

أي أجعلك ملجأ لها. وأعوذ بالله: أي الجأ إليه.

وهي لا تطلب من ربها \_ بصيغة الطلب \_ أن يعيذ ابنتها فلم تقل: وأعذها بل "أعيذها" ما الفارق بين التعبيرين؟.

لو قالت: أعذها، لكان طلبا في محل القبول والرد واعتمادها على ربها وثقتها به جعلاها لا تقف في طلبها من ربها هذا الموقف بل كان حضورها مع ربها وشعورها أنه على معها انطقاها: "أعيذها بك" كما تقول لمن تثق بحبه لك: أعتمد عليك في رعاية ولدي وتتركه عنده وتذهب ولا تنظر في قبوله ذلك لثقتك به.

ومثل هذا دعاء السفر "اللهم أنت الصاحب في السفر وأنت الخليفة في الأهل والمال والولد" فمتى ما جعلته صاحباً كان صاحباً وإذا جعلته خليفة في شيء كان خليفة لك وعنك في ذلك الشيء وهذا يعني أن الله معنا في كل حال نكون معه والله أعلم.

#### (أُعِيدُها)

قال أبو حيان:أتى خبر إنَّ مضارعاً وهو: أعيذها لأن مقصودها ديمومة الاستعادة والتكرار بخلاف وضعتها وسميتها فإنهما ماضيان قد انقطعا"(٢).

## (بك وَذُرِيَّتَهَا)

كان اعتناء أم مريم بمريم أولاً ثم استدركت ذكر ذريتها بعد ذلك ولهذا

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم في كتاب المناسك ١٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:١١٩.

فصلت بين المعطوف والمعطوف عليه بقولها "بك" فلو قالت: أعيذها وذريتها بك لكانت عوذتها لمريم وذريتها بنفس الدرجة ولكنها لم تفعل.

# (مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾

الشيطان: كل عات متمرد من الإنس والجن والدواب والعرب تسمي الحية شيطاناً وكلمة شيطان: نونها أصلية وقيل أنها زائدة (١) والعرف العام اختص المتمرد من الجان باسم الشيطان وليس ذلك من دلالة اللغة.

## (الرَّجِيمِ )

رجيم على وزن فعيل وهو يصح حمله على اسم الفاعل وعلى المفعول والشيطان \_ كل شيطان \_ مرجوم بلعنة الله وكفى بذلك راجماً ورجما فيكون ذكر الرجيم ليس قيداً احترازياً بل كاشفاً وتحتمل رجيم معنى راجم هنا لأن الإعادة عند رجمه متحققة.

# ﴿أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّجِيمِ ﴾

ما هو وجه هذه الإعادة لمريم وهي في زمن صغرها؟ إن الله تعالى قال لنا: ﴿ إِنَّ الشَّيْطُنَ لَكُرْ عَدُو ۗ فَأَعِّنَدُوهُ عَدُوا ﴾ (٢)، وقال في مس الشيطان: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُونَ اللَّهِ عَدُو أَلَيْنِ كَا يَعُومُ اللَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِ ﴾ (٣)، وروى أبو هريرة عن النبي ﷺ أنه قال: "كل مولود من بني آدم له طعنة من الشيطان وبها يستهل

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٥٥١.

<sup>(</sup>٢) فاطر :٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٧٥.

الصبي....."(۱)، وشغب الزمخشري في رد الحديث لمخالفته مذهب المعتزلة بما لا طائل تحته (۲).

## ﴿ فَنَقَبَّلُهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ ﴾

لما كان طلبها التقبل لمولودها كانت الاجابة على مقتضى المول فقد ذكرنا أنها لم تطلب مطلق القبول وإنما كان رجاؤها من الله أعظم من ذلك حيث طلبت قبولاً مشفوعاً بالرضا من القابل، وبالرضا والاعتناء بالمقبول وعن المقبول.

## (بِقَبُولٍ حَسَنٍ ﴾

قال الزمخشري: فيه وجهان: أحدهما: أن يكون القبول اسم ما تُقبَل به الشيء كالسعوط واللدود لما يسعط به ويلد وهو اختصاصه على لها بإقامتها مقام الذكر في النذر ولم يقبل قلبها أنثى في ذلك.

والثاني: أن يكون مصدراً على حذف المضاف بمعنى فتقبلها بذي قبول حسن أي بأمر ذي قبول حسن وهو الاختصاص<sup>(٦)</sup>.

#### ﴿ وَأَنْبَتُهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾

يقدر الكثير من المفسرين فعلاً محذوفاً قبل نباتاً أي فنبتت نباتاً وذلك لأن مصدر أنبت إنباتاً لا نباتاً مثل قوله تعالى: ﴿ وَمُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴾ (٤)، ولم يقل خروجاً

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان، انظر تفسير ابن كثير بتعليق الصابوي ج: ١/ص:٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ص: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج: ١/ص: ٢٦ ٤ - ٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) نوح:١٨.

ولكن طريقة القرآن الكريم إذا أراد أن يتكلم عن فعل من أفعال الله جاء بالمصدر لخرجكم إخراجاً وإذا تحدث عن المخلوق فالمخلوق لا يتخلف تكوينه فعندما يقول له إنبت يكون نباتاً فلا داعي لذكر الإنبات وكذلك التوصيف بالحسن فإنه إنما يليق بالمخلوق لا بفعل الله على فلا يقول أخرجكم إخراجاً حسناً لأن فعله على حسن ولا بد.

# ﴿وَكُفُّلُهَا ذَكِّرِيًّا ۗ

كفلها بتشديد الفاء أي أن الله أمر زكريا أو جعل زكريا كافلاً لها، وجاء في قراءة مجاهد فتقبلها وأنبتها وكفلها بسكون اللام والتاء واللام في كفلها فتكون الأفعال الثلاثة ملحقة بدعاء أم مريم أي فتقبلها وأنبتها وكفلها زكريا(١) أي واجعل زكريا كافلاً لها.

# (كُلُّمَا دَخَلَ عَلَيْهِ كَا زُكِيًّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا ﴾

"كلما" تقتضي التكرار فتدل على اعتناء زكريا الله بها وأنه كان يكثر من الدخول عليها اعتناء بها، ولا تنس أن زوجته خالتها والخالة من حيث العطف والحنان كالأم ولا تنس أيضا أن أمها لا زالت حية توصيه بالاعتناء بها وتدل هذه الكلمة أيضاً على أن حصول الرزق لمريم كان دائماً لأنه لو لم يكن على الدوام لأمكن أن يدخل عليها زكريا في وقت من الأوقات ولا يجد عندها هذا الرزق.

وفي هذه الكليَّة ـ كلما ـ كسر لما يشترطه بعض المتكلمين على الخوارق في كونها كرامة أن لا تقع دائماً بل عند الضرورة فقط.

(دَخَلَ ﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص: ٢٧٤.

تفيد أن مريم كانت في مكان لا يحتاج الداخل عليها إلى استخدام أسباب إضافية ولهذا لمّا كان محراب داود المَسِين مرتفعاً عن الأرض قال الله عنه: ﴿إِذْ تَسَوّرُوا اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهِ اللهُ الل

#### (دَخَلَ عَلَيْهِكَا)

على تفيد الاستعلاء وزكريا هو الكافل لها والكفيل عليها وهو نبي وهي ليست كذلك وكفالته لها تعطيه الحق في الدخول عليها متى رأى المصلحة في الدخول فهو لا يخضع لرأيها في تحديد أوقات الدخول عليها.

### (دَخَلَ عَلَيْهِ كَازَكِرِيَّا)

تقدمت عليها على زكريا لأن الحديث مساق عن مريم لا عن زكريا.

#### ﴿الْمِحْرَابَ ﴾

يطلق المحراب ويراد به صدر المجلس ومنه المحراب في المسجد لوقوعه في صدر المسجد ويطلق المحراب على الغرفة ومنه قوله تعالى: ﴿ إِذْ تَسَوّرُوا الْمِحْرَابُ ﴾ (٢) وقيل يطلق المحراب على محل العبادة قال تعالى: ﴿ فَنَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ المقصود المحراب في سياق الآية أن المقصود المحراب هو المكان الذي اتخذته مريم لعبادة ربها وهو المكان الشرقى الذي

<sup>(</sup>۱) سورة ص: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) سورة ص: ٢١.

<sup>(</sup>٣) مريم: ١١.

<sup>(</sup>٤) مختار الصحاح ص: ٦١.

نصت عليه الآية: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ ٱهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا ﴿ اللَّ فَأَتَّخَذَتْ مِن اَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا ﴿ اللَّ فَأَتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ جِمَا اللَّهَ اللَّهُ اللَّ

## (وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا ﴾

العامل في الظرف هو الفعل وجد والرزق هو الموجود وهو وإن جاز أن يتعلق به الظرف إلا أن المعنى سوف يتغير ولا يصح تقديره لأن زكريا كان همه تقد مريم ولم يكن همه الرزق الذي يجده عندها فلو قال: وجد رزقاً عندها لكان همه الرزق في دلالة الخطاب لا هي وذلك غير مقصود على الراجح وإنما نقول على الراجح لأن احتمال استطعامه من رزقها لا ترده الدلالة اللفظية نصاً والله أعلم.

## ﴿ قَالَ يَنْمُزِّيمُ أَنَّ لَكِ مَنْدًا ﴾

لم يكن في المحراب غير مريم حتى يخصصها بالخطاب ولا هي ممن لم تحس بدخوله حتى تحتاج إلى التنبيه بحرف النداء، إذن لماذا يناديها؟ لماذا لم تأت الصيغة (قال أنى لك هذا)؟ إنه موقف الغريب عن الحدث الغافل عن إمكان وقوعه مع علو مكانته على مكانتها إنه النبي وهي الولية الصالحة فكان منه هذا السؤال (أنى لك هذا) المبدوء بحرف النداء.

لم يكن زكريا يتوهم اقتحام حرمته وحرمة من تكفلها فيوصل إليها رزقاً بدون إذنه حتى يسأل عن الجهة أو الشخص الذي يأتيها منه الرزق الكريم،هو سؤال عن الكيف إذن لا عن الأين إنه متأكد أن أحداً غيره لا يجرؤ على الدخول إليها وهو بنفس الدرجة من التأكيد إن مريم لن تسمح لأحد في الدخول إليها وما

<sup>(</sup>۱) مریم:۱۳-۱۷.

يحكى من القصص عن إقفال الباب عليها أو أنها سبعة أقفال كان الغرض منها إيصال المعنى الذي حكيناه فيما نحسب والله أعلم.

## (أَنَّ لَكِ مَلَاً ﴾

كيف يأتيك؟ وبأي طريقة؟ ما الذي أوصلك إلى هذه الحالة؟وتقديم لك على هذا يتمم تفسير هذا السؤال إذ لم يكن سؤاله عن الرزق بل عنها " أنى لك هذا" وليس أنى هذا لك".

## ﴿ قَالَتُ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾

لم تكن بحاجة إلى حرف النداء إنه مستيقظ بجميع حواسه معها ليسمع الجواب منها "قالت: هو ..." تحدثت عن الرزق الذي عندها بضمير الغيبة إنها غير مهتمة به فلو كانت تهتم به لقالت: هذا من عند الله، ولكنه ليس قريباً إلى قلبها فأبعدته في خطابها لزكريا عن قلبها.

# (مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾

شه جنود السموات والأرض إن الله هو الذي يرسله إليها من عنده، فلم تقل هو من الله بل قالت: "هو من عند الله" وهذه حكاية صدق لحالها مع الله فهي بعد لم تصل إلى حال الرزق من الله إن هذه الحال ستكون لوليدها عيسى الطبيع ينزل المائدة ويحيي الموتى ويبرئ الأكمه والأبرص بإذن الله فما يقع لعيسى من الله وما يأتي لأمه من عند الله أفلا تسجد العقول والقلوب لرب العالمين مُنزل هذا القرآن!!!

## ﴿ إِنَّ أَلَّهَ يَرُزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾

أنظر إلى التعبير القرآني وكيف يحكي لنا مواقف الماضين \_ أحاسيسهم ومشاعرهم \_ وما تعتلج به نفوسهم وقلوبهم كل ذلك يوصله بأمانة كاملاً غير منقوص بألفاظ اللغة وتعابيرها ومصطلحاتها إنه نوع من التحدي والإعجاز لا يقوم

به إلا العالم بخفايا النفوس ودرجات إيمانها وكفرها وطاعتها ومعصيتها و لا يكشف ذلك كله إلا التفسير التحليلي بكل جوانب التحليل.

## (إِذَاتَ )

لم تقل مريم إنه يرزق من يشاء؛ مع ذكر لفظ الجلالة متصلاً بهذه الجملة "من عند الله" إنها حكاية حضورها مع الله وأدبها في الحديث عنه على الله المالة الم

## (إِنَّ أَلَّهُ يَرَزُقُ مَن يَشَاَّهُ)

إن الله يرزق العبد بما يعمله من أسباب لا يمكن للعبد أن يتخطى عالم الأسباب دنيا وآخرة وكل ما نتوهم منه فقدان الأسباب إنما هو الانتقال من سبب كثيف إلى سبب لطيف، التقوى تؤدي إلى الرزق من حيث لا يحتسب العبد وعيسى يحيي الموتى بالإذن ويقول للطير بعد تصويره كن طيراً، والتصوير وكن من الأسباب فلا يمكن أن يقع شيء بلا شيء بل حتى الحضرة الإلهية لا تخلق بدون استخدام سبب (إِذَا أَرَدَنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴿ (١)، فالإرادة وكن توقف عليها وجود ذلك الشيء وكذلك إمكانية الشيء على التكوين "فيكون" أي هو يكون.

## (إِنَّ أَلَّهُ يَزُزُقُ مَن يَشَالُهُ )

بقوله كن إذا أراد وبالأسباب الظاهرة إذا أراد فالإرادة هي التي تخصص الطريق

## (بِغَيْرِ حِسَابٍ)

مفرد مضاف فيعم كل أشكال المغايرة أي بغير حساب لله على ما

<sup>(</sup>١) النحل:٤٠.

يفعل: ﴿ لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ (١) وبغير حساب لما يعطي فانه الكريم، وبغير حساب لمن يعطي فان الله يعمل ما يريد لمن يريد، وبغير حساب للكيف وبغير حساب للكم وبغير حساب للاستحقاق تعالى الله رب العالمين.

وأنت ترى أن الآية هذه تتحدث عن مريم لا عن أمها ولكنها لما كانت لا تزال في دور الرعاية من أمها يكون الحديث عنها داخلاً في الحديث عن أمها وبعد الاستقلال نأخذ الحديث عن قصتها وحدها.

<sup>(</sup>١) الأنبياء:٢٣.





#### الفصل العاشر

## في قصة زكريا الله وَجَزَّةُ اسْيَعْ سَيِّعَةً مِنْتُكُمَا الشورى: ٤٠

(هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِنَا رَبَّةً قَالَ رَبِ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ دُرِيّةً طَيّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ اللَّعَلَو (هُنَالِكَ دَعَ اللَّهِ عَلَيْهِ مُعَلِي فَي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللّهَ يُبَيْمُرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقًا بِكَلِمكُمْ مِن اللّهِ وَسَنِيدًا وَحَصُورًا وَنَبِينًا مِن الصَّيلِحِينَ ( شَ قَالَ رَبِ أَنَّ يَكُونُ لِي عُلَنَمُ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَسَيَيدًا وَحَصُورًا وَنَبِينًا مِن الصَّيلِحِينَ ( شَ قَالَ رَبِ أَنِّى يَكُونُ لِي عُلَنَمُ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَسَيَيدًا وَحَصُورًا وَنَبِينًا مِن الصَّيلِحِينَ ( شَ قَالَ مَا يَتُكُ أَلَّا وَالْمَرَاقِ عَالِمَ اللّهُ يَقْمَلُ مَا يَشَاهُ ( شَ قَالَ رَبِ اجْعَل لِنَ مَايَةً قَالَ مَا يَتُكَ أَلًا تُكُونُ وَسَكِيعَ وَالْمِبْوَقِ وَالْمِبْكِيلِ ) اللّه تُعَلِيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاذْكُو رَبِّكَ كَذِيلًا وَسَكِيعَ وَالْمِبْكِيلِ ) اللّهُ عَمْران: ٣٨ - ٢١ .

رتب القرآن القصص الثلاث قصة أم مريم وقصة مريم ومعجزات أو آيات عيسى ترتيب الأحداث التأريخية وكأن الواحدة تكون موطئة للتي بعدها وجعل الآيات ذات العلاقة بقصتين منها ضمن أكثرها مناسبة وصلة بها فقد يجد القارئ آية كأنها تخص قصة زكريا وضعت في سياق قصة أم مريم أو آية في قصة مريم تخص وليدها عيسى ولكن القرآن كان نظره في سرد الآيات إلى تسلسل الأحداث ثم مكانة صاحب الحدث ثم مناسبتها لموقعها في القصة.

#### (مَنَالِكَ)

هنا موضوعة في لسان العرب للمكان ومثلها ثُمَّ وحيثُ إلا أن هنا مستعملة للقريب فإذا أردت البعيد قلت هنالك وبقيت هناك فهي لما بين بين أي للمتوسط ولا يغيب عن بالك أن القرب والتوسط والبعد من الأمور النسبية قال في

الكشاف: "وقد يستعار هنا وثم وحيث للزمان" (۱) وقال الرازي في قولسه تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلْيَةُ بِلَّهِ ٱلْحَقِ ﴾ (۱) فهذا إشارة إلى الحال والزمان" (۱) وإذا كانت هذه الأسماء تدل على الذوات مكاناً أو زماناً فإن العرب استعملوها للدلالة على المعانى والرتب بطريق الاستعارة أيضاً.

#### (مَنَالِكَ)

مكاناً أو زماناً أو حالاً الإشارة محتملة لكل هذه المعاني فعندما رأى زكريا ما رأى بأم عينيه من كرامة الله لمريم الله وإرسال الطعام إليها دائماً انتبه إلى ما يعانيه هو وزوجته العاقر من فقدان الولد الذي يعد سبباً من أسباب الخلود في الذكر والذي يرثه بعد موته فتوجه إلى ربه على أن يهبه الولد كما يهب مريم رزقاً من عنده في ذلك المكان أو في ذلك الوقت أو في ذلك الحال الذي سيطر عليه إجلالاً لله الذي يرزق من يشاء بغير حساب.

وأحسب أن العوامل الثلاثة \_ المكان والزمان والحال \_ كما كان لها دخل في استثارته للدعاء كان لها أيضاً أثر في استجابة دعائه فمكان العبادة وزمان حدوث الكرامة والحال الذي يلبس الشخص وهو يرى ما يرى من عطاء الله وكرمه؛ كلها عوامل تدفع إلى الإنابة الصادقة والخشوع الكامل والذلة المستميتة بين يدي عالم الغيب والشهادة لتكون سبباً من أسباب إجابة الدعاء وعطاء الداعى.

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص:٤٢٧.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج:٣/ص:٢٠٩.

## (دَعَا زُكَرِيًّا رَبَّهُ

لم يطلب من مريم الدعاء و لا كان ذلك يليق به في مثل حاله والدعاء: النداء<sup>(۱)</sup> وإجابة الدعاء قول المدعو: نعم أو ما يشبهها واستعمال إجابة الدعاء في عطاء المدعو الداعى ما طلبه من مدعوه استعمال مجازي.

## ﴿ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنكَ ﴾

كأن زكريا المنه المحال الذي لبسه إنما لبسه في الأغلب من قولها" بغير حساب" لأنه لو كان واقفاً مع الرزق لقال: رب ارزقني أو ما في معناها لأن الهبة هي التي يصدق عليها "بغير حساب" من الواهب والموهوب والموهوب له.

### ﴿ مِن لَّدُنكَ ﴾

أي مما يخصك أنت القادر على كل شيء لأنَّ لدن أخص من عند قال أبو حيان: "ألا ترى أن عند تقع جواباً لــ(أين) ولا تقع له جواباً لــ(لدن) "(٢) وهذا مؤشر لنا أن زكريا مع ربه في مقام أعلى من مقام مريم التي تتعامل بالعندية أو أن مطلوب زكريا تناسبه اللدنية على خلاف ما كان لمريم عليهما السلام وهذه مقامات أوراق والله أعلم.

# ( ذُرِّيَّةُ طَيِّبَةً ﴾

ذرية: أي ولدأ والذرية تقع على الواحد والجمع كما يقسول الزمخشري

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٩٢.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:١٢٦.

والرازي (۱) قال الفراء: وأنت "طيبة" لتأنيث الذرية في اللفظ فالتأنيث والتذكير تارة يجيء على اللفظ وتارة على المعنى وهذا إنما نقوله في أسماء الأجناس أما في أسماء الأعلام فلا لأنه لا يجوز أن يقال: جاءت طلحة لأن أسماء الأعلام لا تفيد إلا ذلك الشخص فإذا كان الشخص مذكراً لم يجز فيه إلا التذكير (۱) أي ولا التفات إلى تأنيث لفظه.

و الطيبة: هي الخالصة من كل ما يشوبها و الطيب أعلى من الصالح<sup>(۱)</sup> فكل طيب صالح دون العكس وإذا كان الله لا يقبل من عباده إلا العمل الطيب فكيف يطلب منه ما دون ذلك فالوهب طيب و الموهوب له طيب أيضاً اللهم إنا نتطيب بك يا طيب.

## ﴿إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعَلَهِ ﴾

المقصود بسميع هنا: المجيب لأنه قرنه بالدعاء ويضعف حمله على السمع لأنه سميع للدعاء وغيره وهي نفس الصيغة التي دعا بها إبراهيم النبي قال لأنه سميع للدعاء وغيره وهي نفس الصيغة التي دعا بها إبراهيم النبي قال تعالىي: ﴿ الْحَنْدُ بِنِّهِ النَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقُ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَلَقِ ﴾(١) تعالىي: ﴿ الْحَنْدُ بِنَّهِ ٱلدِّي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقُ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَلَقِ ﴾(١) ويطلق الدعاء وير اد به النداء نقول أدع فلاناً إذا أردت منه أن يناديه لك

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص: ٤٢٨. التفسير الكبير ج: ٣/ص: ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ص:١٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) إبراهيم: ١٤.

ومنه قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُوا اللّهَ أَوِ ٱدْعُوا الرَّمْنَ أَيّا مَا نَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخَسْنَى ﴾ (١) ويطلق الدعاء ويراد به النداء مع المسألة التي جاء النداء لها والآية التي بأيدينا إنك سميع الدعاء - من هذا لا من الأول.

#### ( فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتِهِكُةُ )

المقصود بالملائكة: جنس الملائكة لا كلهم قال في الكشاف: "وإنما قيل الملائكة على قولهم: فلان يركب الخيل"(١) أي جنس الخيل، ولا يعقل أن تحمل كلمة الملائكة على جميع الملائكة بناء على ظاهر النص كما توهمه الشوكاني رحمه الله في فتح القدير (٦).

### ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتِهِكُمُ ﴾

في هذا دليل على سرور الملائكة بقبول دعوة زكريا الطبيخ فنادته حين أمرها الله بتبشيره ولهذا لم تنتظر انتهاءه من صلاته فوصله النداء قبل وصولهم إليه ونداء الملائكة وكلامهم مع البشر يقع على صور مختلفة وهم محكومون بالصورة التي يتمثلون بها وهو بحث طويل نستعفي القارئ عن ذكره.

## (وَهُوَ قَالَهُم يُصَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ ﴾

الواو في "وهو" واو الحال أي نادته الملائكة حال كونه قائماً يصلي في المحراب.

<sup>(</sup>١) الإسراء:١١٠.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ص:٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) فنح القدير ج:١/ ص:٤٢٦.

#### ﴿ فِي ٱلْمِعْرَابِ ﴾

هل يتعلق الجار والمجرور بـ(بصلي) أو بـ(قائم) يقول أبو حيان:" ويتعلق في المحراب بقوله: يصلي و لا يجوز أن يتعلق بقائم.... إلا في وجه واحد وهو أن يكون يصلي حالاً من الضمير الذي استكن في قائم فيجوز لأنه إذ ذاك يتحد العامل فيه وفي يصلي وهو قائم (()). والمحراب هو المكان الذي يخصصه الشخص للعبادة.

#### (أَنَّ اللَّهَ يُبَيِّرُكَ ﴾

الملائكة رسل الله لا يقولون نبشرك وكان يجوز لهم ذلك ولكن أدبهم مع الله جعلهم يسندون البشارة إليه على أو أنهم أرسلوا للبشارة وإنما سمي الخبر السار بشارة لظهور أثره على بشرة المبلغ فتنفتح أسارير وجهه وتنبسط أعصابه في جميع أنحاء جسده.

### ﴿ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ ﴾

أكدوا الجملة بإن واستخدموا الجملة إسمية الصدر فعلية العجز لتدل على الثبات في أولها وعلى التجدد في آخرها فإن زكريا بعد وصول هذه البشارة إليه فسوف يبقى معها طويلاً كلما رأى زوجته العجوز العاقر وقد انتفخت بطنها من آثار الحمل إنه الإعجاز الإلهى فعلاً.

### (بِيَعْنِيَ )

إذن هو مواود ذكر وهو أيضاً سيولد على هذا الإسم فطالما أن زكريا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ص:٢٩١.

شيخ كبير وأن زوجته امرأة عاقر وهما لا يولد لمثلهما فالذي خلقه بدون أسبابهما هو أولى بالتسمية له وكذلك هنيئاً له هذا الاسم الذي يدل على الحياة بل على التجدد في الحياة.

## (مُصَدِّقًا بِكَلِمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ)

الجمهور على أن الكلمة التي يصدق بها يحيى هي عيسى الله فإن الله سماه كلمة كما سيأتي قريباً ويذهب أبو عبيدة وغيره إلى أن الكلمة هي الكتاب مسن الله وذهب بعضهم إلى أن "بكلمة من الله" متعلق بقوله" يبشرك على معنى البشارة بيحيى مصدقاً وسيداً وحصوراً إنما هي وعد من الله والله لا يخلف الميعاد"(١) هذه واحدة من قانون سعة النص للوجوه المختلفة.

#### ﴿وَسَكِيدُا ﴾

ساد يسود فهو سيد فمن ساد على قومه أخلاقاً أو ديناً أو ..أو فهو سيد وكل ما ورد عن السلف في تفسير السيد إنما هو من باب ضرب المثل فالحليم الذي لا يركبه الغضب سيد والذي يقود المؤمنين إلى الخير سيد والعالم النافع بعلمه هو سيد فلا يختلف مفهوم السيادة وإنما الخلاف في أي شيء يسود.

#### (وَحَصُورًا )

الحصر في اللغة الحبس مطلقاً فكاتم السر حصور والضيق البخيل حصور والذي تنحبس طبيعته حصور وهلم جراً. يتفق أغلبية المفسرين أن يحيى كان حصوراً عن النساء إما لعدم وجد الدافع وإما تعففاً وزهداً.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج:٣/ص:١٣١. التفسير الكبير ج:٣/ص:٢١١.

وأحسب أن يحيى كان حصوراً لا لوجود عيب في جهازه وإنما لعدم ميله إلى النساء أصلاً حاله حال مريم جهازها سليم بدليل حملها بعيسى الطبخ ولكنها لا تجد الرغبة في معاشرة الرجال، وفي خلق يحيى على هذه الصفة سر من أسرار الله في الخلق فقد دعا زكريا ربه بالولد وكانت جميع حواسه متشبعة بمريم ومكانتها فجاء يحيى على صورتها وقد تجد في تجارب الناس في كل جيل شواهد على ذلك أي على مجيء المولود على الصورة التي في نفس الأبوين والله أعلم، ويحكى أن الحكماء السابقين كانوا يضعون صور الرجال العظماء في غرف نومهم ليتشبع من الصورة خيال الزوجين فيأتي المولود مشابها لصاحب الصورة (١).

### (وَنَبِيتُ امِّنَ ٱلصَّكِلِحِينَ ﴾

النبي من الإنباء فالظاهر أن يقال له: مُنبأ ولكن كثرة الاستعمال جعلت العرب تحذف الميم وتنطق بالهمزة ياء وقيل أن النبي مأخوذ من نبو ينبو أي ابتعد وذلك لأن النبي يبتعد عن أعراف وتقاليد قومه فيما بخالف دينه.

## (مِّنَ ٱلصَّلِلِحِينَ ﴾

أي نبياً كائناً من جماعة الصالحين فالأنبياء كلهم صالحون وهو واحد منهم كما تقول مدرس من المدرسين ونجار من النجارين وذلك لأنه لا يكون نبي إلا صالحاً.

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَالِكَ اللَّهُ يَقْمَلُ مَا يَشَاءُ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر حياة الحيوان للدميري ج: ١/ص:٤٢.

# ﴿أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ ﴾

أنى: كيف وهو موقف بشري من ركريا الله لازال يعيش مع سؤاله الأول:أنى لك هذا ثم يقدم "لي" على "غلام" فكأنه يستبعد أن يكون لمثله غلام "أنى يكون لي غلام" سأل زكريا هذا السؤال مع العلم أنه هو الذي دعا ربه أن يهب له ذرية إنها صدمة المفاجئة هو قائم يصلي مستغرق في عبادته ويسمع النداء بالبشرى يمكن القول إن الملائكة لو جاؤوا إليه وذكروه بدعائه على هون وتؤدة لما قال ما قال: هذا احتمال في مفهوم النص قد يتبادر إلى ذهن الولوع بفن التحليل.

### (وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبُرُ ﴾

الكبر: مصدر كبر يكبر إذا أسن يقال إنه عند البشارة كان عمره مائة وعشرون عاماً وكانت امرأته تناهز المائة عاما من عمرها(١).

## (بَلَغَنِيَ ٱلْكِبُرُ )

كقولهم: أدركته السن العالية والمعنى: أثر في الكبر فأضعفني (٢) وقال الرازي: كل شيء صادفته وبلغته فقد صادفك وبلغك وكلما جاز أن يقال: بلغت الكبر جاز أن يقال: بلغني الكبر يدل عليه قول العرب: لقيت الحائط وتلقاني الحائط"(٣).

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ص:٢١٤.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ص: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج:٣/ص:٢١٤.

وكل إنسان يحب الهروب من الكبر وأسبابه ولا يصح أن يطلب إنسان الكبر بل هو يخاف منه ومن أماراته فكان التعبير بهذه الصيغة" بلغني الكبر" أكثر دقة وصدقاً في التعبير عن مشاعر الإنسان وأحاسيسه فكأنه هارب من الكبر فبلغه مع كراهته له.

# ﴿ وَأَمْرَأَ نِي عَاقِرٌ ﴾

العاقر: المرأة التي لا تحبل ورجل عاقر أبضاً أي لا يولد له كذا في المختار (۱) ولكن القرآن الكريم لم يستعمل كلمة عاقر إلا في المرأة واستخدم للرجل كلمة عقيم قال تعالى: ﴿ لِلَّهِ مُلكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ عَنْكُ مَا يَشَاءً يَهَبُ لِمَن يَشَاهُ إِنَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَعْلُقُ مَا يَشَاءً يَهَبُ لِمَن يَشَاهُ إِنَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَعْلُقُ مَا يَشَاهُ عَنِيمًا إِنْكُمُ إِنَاكُ اللَّهُ عَلِيمً وَكُرُاناً وَإِنْكُا وَإِنْكُا مَن يَشَاهُ عَقِيمًا إِنّهُ عَلِيمً وَيَهَبُ لِمَن يَشَاهُ عَقِيمًا إِنّهُ عَلِيمً وَلَا اللّه وَمِن اللّه اللّه عن الله عن السياق يدل على أن الحديث عن الرجال لا عن النساء.

### (كَنَالِكَ ٱللَّهُ يَعْمَلُ مَا يَشَاءُ)

أي قال الرب عَلَا لأنه هو المذكور في قوله: "قال رب أنى يكون لي غلام".

قال في الكشاف: "كذلك: أي يفعل الله ما يشاء من الأفعال العجيبة مثل ذلك الفعل وهو خلق الولد بين الشيخ الفاني والعجوز العاقر أو: كذلك الله: مبتدأ

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:١٨٩.

<sup>(</sup>۲) الشورى: ۶۹-۵۰.

وخبر: أي على نحو هذه الصفة الله ويفعل ما يشاء بيان له أي يفعل ما يريد من الأفاعيل الخارقة للعادات"(١).

#### (يَفْعَـُ لُ مَا يَشَاءُ ﴾

ليس في الآية نفي مشيئة غير الله وذلك لأن إثبات القدرة على المشيئة للعبد قد شاءها الخالق على المتعارض غير وارد أصلاً لأن مشيئة الخالق قادرة على إيقاف مشيئة العبد فكيف يفترض التعارض بين الخالق والمخلوق.

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ وَٱمْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ ٱللهُ يَقْمَلُ مَا يَشَاهُ ﴾

#### (ٱجْعَل لِيَّ ﴾

هذا طلب زكريا من ربه على لأن البشارة بالولد كانت متصلة بالدعاء يدل على ذلك العطف بالفاء في قوله تعالى: "فنادته الملائكة" إذن هو لا يعلم متى سيكون علوق زوجته بهذا الولد وهو عليه السلام لشدة رغبته في الولد وسروره به طلب من ربه أن يجعل له علامة على حصول العلوق لأنه أمر مستقبل لا يدري متى يقع هذا ما يدل عليه النص، والشرود إلى الظن بزكريا ما لا يليق بالأنبياء ليس من شأن علماء المسلمين في شيء بل ذلك طبع اليهود وأحبارهم (٢).

والآية: العلامة وما طلبه زكريا عليه السلام شبيه بما جعل الله لموسى عليه السلام من العلامة على مكان اللقاء بالرجل الصالح حيث كانت علامته ما

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ص:٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) أنظر البحر المحيط ج٣ /ص١٣٨ .

كان من شأن الحوت الذي كان معداً للطعام فإذا هو يسلك طريقه في البحر مستقبل بمستقبل وعلامة بعلامة .

## ﴿ قَالَ مَا يَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ ﴾

آيته عليه السلام أن يجد نفسه في يوم من الأيام لا يدري متى هو وقد حبس لسانه عن الكلام مع الناس هذا كل ما يدل عليه النص وليس فيه أن سبب الحبسة عيب وليس في النص أيضا أنه يؤمر بعدم الكلام فيكون الأمر علامة علوق الحمل، إن النص واضح مكشوف " أن لا تكلم الناس" قال في الكشاف: " آية: أي علامة أعرف بها الحبّل لأتلقى النعمة اذا جاءت بالشكر قال آيتك: أن لا تقدر على تكليم الناس (۱)".

#### ﴿ ثُلَثَةً أَيَّامٍ ﴾

يطلق اليوم ويراد به النهار خاصة ومنه قوله تعالى" سبع ليال وثمانية أيام (٢)" وجاءت الثلاثة هنا مسماة بالأيام وفي سورة مريم ثلاث ليال فدلت الآيتان على أن المقصود بالأيام ما يشمل لياليها وكذلك تستعمله العرب في لسانها .

## (ثَلَثَةَ أَيَّامِ إِلَّارَمَزًّا ﴾

الرمز: الإشارة بيد أو رأس أو غيرهما وأصل الرمز التحرك يقال: ارتمز اذا تحرك ومنه قيل للبحر: الراموز ذكر ذلك الزمخشري<sup>(٣)</sup> ثم قال: فابن قلت:

<sup>(</sup>١) الكشاف ج١ / ص٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج١ / ص٤٢٩ .

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج١ /ص٤٢٩ .

الرمز ليس من جنس الكلام فكيف أستثني منه ؟ قلت: لما أدى مؤدي الكلام وفهم منه منه سمي كلاماً ويجوز أن يكون استثناء منقطعاً (۱).

## (وَأَذَكُر رَّبُّكَ كَثِيرًا)

الواو تحتمل وجهين:

الأول: أن تكون استثنافاً فلا علاقة بينها وبين ما قبلها إلا من حيث ذكر جملة بعد جملة أو خبر بعد خبر وهذا هو ظاهر النص فالآية شيء والأمر بالذكر شيء آخر.

الثاني: أن قوله واذكر ربك داخل في جملة الآية وكأن آية زكريا تكون بوجهين حبس لسانه عن الكلام العادي[مع الناس] مع بقائه مطلقا بالذكر "(٢).

وهو وجه متكلف ضعيف لأن إطلاق لسانه بالذكر جاء بصيغة الأمر لا بصيغة الخبر فلم يقل القرآن: وأن تذكر ربك أو: وذكر ربك أو: وإلا ذكر ربك فزكريا أمر بذكر ربه والأمر يتعلق بالمأمور من حين صدوره وبلاغ المأمور به اليه. ثم يقال أيضاً: إن دلالة الفعل على الحدث من باب دلالة المطلق فيصدق بالإتيان بفرد من أفراده والذكر القلبي واحد منه فلا داعي لاستثنائه أصلاً.

## (وسكيخ بِالْعَشِيّ وَأَلْإِبْكُرِ ﴾

التسبيح: النتزيه ولما كان التنزيه لا يليق إلا بالله لم يقل: وسبح الله اكتفاءً بالقرينة العقلية عليه .

<sup>(</sup>١) الكشاف ج١ /ص٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) الكشاف: ج١ /ص٢٦-٢٩ .

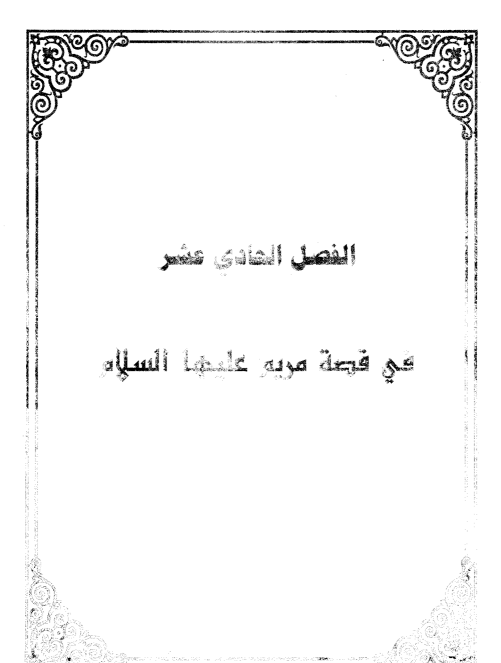
#### (وسكنيخ )

فعل أمر من سبّح المضعف تقول: سبّح زيد عمرواً إذا أفاض عليه الماء،وإنما سميت إفاضة الماء من شخص على شخص تسبيحاً لأن الماء ينزه الإنسان إذا أفيض عليه من الأوساخ، فالمسبّح شه كأنه يزيل ما علق به من أخطاء في جنب الله فهو سبّح نفسه لله لأن الله هو السبّوح فليس بحاجة إلى تسبيح من جانبنا بل لا يعقل ذلك فالعبد يسبح نفسه لله ويسبح بحمد الله وإذا سبح الله فإنما يسبحه عما توهمه هو في جناب خالقه.

## (بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكُرِ ﴾

قال في الكشاف: العشي من حين نزول الشمس إلى أن تغيب والإبكار من طلوع الفجر إلى وقت الضحى (۱) والباء في "بالعشي" للملابسة أي سبح لله إذا لابست العشي والإبكار، والتسبيح ذكر خاص وهو وارد في اللسان وفي القلب وفيهما جميعاً فلا داعي إلى اعتباره مستثنى من الكلام لأن التسبيح القلبي لا يسمى كلاما والله أعلم

<sup>(</sup>١) الكشاف : ج١ /ص٢٦٩ .





# الفصل الحادي عشر فى قصة مريم عليها السلام

قبل الدخول في التحليل لقصة مريم أود أن أنبه على أمر قد يغفل عنه القارئ في زحمة سرد الأيات وتحليلها وهذا الأمر نجمله فيما يأتي:

هناك فارق كبير بين قصة أم مريم من جهة وقصة زكريا ومريم من جهة أخرى الحديث في قصة أم مريم كان حديثا إخباريا فقط لا يوجد فيه أي نوع من المحادثة والتخاطب يخبر عنها القرآن أنها نذرت نذرها وتقبله الله منها هذا الموقف ليس فيه شيء من الخصوصية ويمكن أن يقع مثله من كثير من الناس حتى تقبّل الله تعالى لنذرها كان صيغة إخبارية لا غير، بينما يتغير الموقف في سرد قصتي زكريا ومريم فكان على طريق المحادثة الصريحة فالملائكة تنادي زكريا وتخاطب مريم وتنقل اليهما البشارة من الله على طريق ما تعرفه من دينها، كان زكريا نبياً من الأنبياء بالاصطفاء وتأمرها بالعبادة على ما تعرفه من دينها، كان زكريا نبياً من الأنبياء

ومحادثة الملائكة مع الأنبياء أمر تقتضيه نبوتهم فالوحي من الله هذا واحد من طرقه المعتادة ولكن الإشكال في مريم كيف تحادثها الملائكة؟ وكيف تنقل لها أوامر بالقنوت والسجود والركوع؟ ثم كيف توجه إليها البشارة بعيسى ويُذكر لها اسمه ومكانته وأحواله في مهده وفي كهولته؟ ثم لماذا المناداة لزكريا والمخاطبة لمريم؟ والمذهل حقاً قول مريم لربها مباشرة أنى يكون لي ولد واجابتها بقوله: قال كذلك الله من الذي أجابها ؟من المسوؤل؟ ومن المجيب؟!!

ألا ترى أن التواصل في المحادثة كان مع مريم أكثر منه مع زكريا وهو نبي؟!! إنها مواقف تدعو لإعادة النظر في كثير من معارفنا وما درجنا عليه وكأنه من المسلمات البديهية،هذا ما رغبت التنبيه إليه ولنعد إلى مسيرة التحليل للنصوص والله الموفق.

## ( وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِكَةُ ﴾

التقدير: واذكر إذ قالت و "إذ" تأتي للدلالة على الماضي بخلاف "إذا" فإنها دالة على المستقبل.

والنص واضح الدلالة أن الملائكة خاطبت مريم وهي ليست نبية والقول بأن خطاب الملائكة لمريم كان معجزة لزكريا أو أنه كان إرهاصاً لعيسى لا يجدي شيئاً (١) فالمهم أن الملائكة خاطبت غير نبى وهو ما ينكره الكثير من الناس.

ثم أنت ترى النصوص كيف ميزت مريم بهذا الخطاب على زكريا نفسه قال النص عن زكريا: "فنادته الملائكة" وعن مريم: "قالت الملائكة" و النداء لا يستلزم الرؤية للمنادى بينما المخاطبة إن لم تستلزم فهى تبعث في نفس السامع توهم

<sup>(</sup>١) انظر الكشاف ج: ١/ص: ٢٩.

الرؤية على أقل تقدير.

#### (يَنْزِيْرُ)

هذا التخصيص بذكر الإسم من جانب الملائكة لا يُقدِّر قدره والاعتزاز به إلا من يقع له مثله وأما الصم والموتى فأنَّى لهم.

#### ﴿إِنَّ ٱللَّهُ ٱصْعَلَىٰكِ ﴾

بهذه الجملة الخبرية المؤكدة والمقطوع بصدقها من قبل المخبر والمخبر تبتدئ هذه المخاطبة اصطفاك وانتهى الأمر والاصطفاء هنا ذاتي لمريم اصطفاها لنفسه على أمر بتصفيتها من له هذه التصفية من خلقه ملائكة وأحداث ومن لا نعلم الله يعلمهم.

## (وَطَهَرَكِ)

يمكن حمل العطف هنا على أنه عطف لبيان الإصطفاء ويمكن أن الله وكل ما يقدر عليه عباده إلى عباده وما لا يقدر عليه العباد إليه على وهذا هو الفارق بين الصيغتين لما في افتعل من معنى الكسب(١).

ممن اصطفاها؟ وطهرها من ماذا؟ اصطفاها وطهرها ربها وكفى به اصطفاء وتطهيراً.

#### ﴿ وَأَمْ طَفَنَكِ عَلَىٰ نِسَلَّهِ ٱلْعَكَلِمِينَ ﴾

هذا اصطفاء نسبي وهل الاصطفاء الذاتي يتقدم على الاصطفاء النسبي أو العكس هو الصحيح الجاري في تسلسل الحدث؟ أحسب أن الإصطفاء الثاني هو الأول وقوعاً اختارها من بين بنات جنسها ثم أعمل فيها الإصطفاء والتطهير بعد

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير في التفريق بين الإصطفاءين أيضنا ج:٣/ص:٢١٧ \_ ٢١٨.

ذلك وقدم الثاني على الأول في البشارة لأنه أعلى من الأول في باب البشارة والعطف بالواو لا يعارض ذلك لأنه لمطلق الجمع فقط.

## ﴿ يَنَمَّرْيَكُمُ ٱقْنُيِّي لِرَبِّكِ وَأَسْجُدِى وَآزَكَنِي مَعَ ٱلزَّكِينِ ﴾

إعادة الخطاب بالإسم لمريم تعليه لإشعارها بما لها من المكانة الرفيعة عندهم ولو لا ذلك لأمكن العطف بدون إعادة الخطاب بالاسم صراحة.

## ﴿ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ ﴾

القنوت أصله الطاعة (۱) ومنه قوله تعالى: والقنينين والقنينين والقنينين والقنينين والقنية القيام في المراد بالقنوت في هذه الآية القيام في المراد بالقنوت في هذه الآية فالحسن وقتادة يقولان: العبادة، ومجاهد وابن جريج والربيع على أنه: طول القيام في الصلاة، وابن جبير يتردد قوله بين الطاعة والإخلاص. وأنت ترى أن القنوت هنا تعدى باللام فيجب مراعاة هذه اللام عند اختيار واحد أو أكثر من معاني هذه الكلمة فلو قلنا: أقنتي بمعنى أطيعي لزم أن لا تذكر اللام لأنه يصح أن نقول: أطيعي ربك بدون اللام ومثل الطاعة العبادة فيما لو قلنا: أعبدي لربك لما جاز ذكر اللام إلا على تأويل معنى الإخلاص في العبادة أما لو قلنا: أن المراد بالقنوت هنا طول القيام في العبادة أو أن معنى القنوت الإخلاص فلا نحتاج إلى تقدير و لا تأويل وهذا هو الراجح فيما أحسب.

وإنما ذكرت اختلاف السلف في تفسير "اقنتي" للتنبيه على أهمية ملحظة الأدوات في اللسان العربي عموماً وفي القرآن الكريم خصوصاً فإن القاعدة في

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب:٣٥.

اللسان العربي أن الفعل إذا ضمن معنى فعل آخر عُدِّي تعديته مثل: توكلت على الله أي اعتمدت على الله لأن توكلت بمعنى الوكالة تتعدى بعن تقول: توكلت عن فلان في كذا وهكذا في بقية الأفعال والحروف.

## ﴿ وَأَسْجُدِى وَأَرْكَعِي مَعَ ٱلرَّكِعِينَ

يخيل إليك وأنت تقرأ هذه الآية وكأن صلاة مريم مثل صلاتنا ركوع وسجود بعد القيام، وليس في صلاة اليهود اليوم ركوع ولا سجود فهل كانت صلاتهم مثل صلاتنا فحرفوها وغيروها كما حرفوا وغيروا غيرها أم المقصود بالركوع والسجود في الآية معانيها اللغوية؟ الله أعلم بذلك ولا نحب الخوض فيه بدون برهان بين.

والسجود معناه في اللغة: الخضوع (') وأما الركوع فمعناه: الانحناء يقال للشيخ: ركع إذا انحنى.

## (مُعَ ٱلرَّكِوِينَ ﴾

إن مريم قد أتخذت من دون الناس حجاباً وهي في مكانها الشرقي في محرابها تتعبد وتتبتل إلى الله فما معنى "مع الراكعين"؟ تكلف أبو حيان في تأويل هذا الحرف كثيراً وساق أقوالاً في تفسير صلاة مريم ومجيئها على صورة صلاتنا في الإسلام وأوصلته الأقوال ليذكر أن "مع الراكعين" كانت أمراً لها بصلاة الجماعة ثم قال رحمه الله: "ويحتمل أن يتجوز في "مع" فتكون للموافقة للفعل فقط دون اجتماع أي افعلي كفعلهم" ثم قال رحمه الله: "وجاء مع الراكعين دون الراكعات

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص::١٢٥.

لأن هذا الجمع أعم إذ يشمل الرجال والنساء على سبيل التغليب"(١).

وحتى تكتمل صورة التحليل لهذه الآية من حيث المضمون بعد أن سردنا ما أمكننا في تحليل ألفاظها لنسأل هذا السؤال:

ما معنى توجيه هذه الأوامر من الملائكة لمريم مع عدم نبوتها؟

ألم يكن خطاب الملائكة للإنسان بمثل هذه الأمور اقنتي؛ اسجدي ؛اركعي نوعاً من أنواع الوحي؟ هل يصل غير الأنبياء والمرسلين من أتباعهم إلى أن تخاطبهم ملائكة الله أمراً أو نهياً بما يتوافق مع الدين الذي يتبعوه؟ أحسب أن هذا هو الراجح ولكن سمِّ هذه الأوامر ما شئت أوامر؛ نصائح؛ دلالة على الخير؛ إن المعنى لا يتغير إن الآية تتحدث عن ظاهرة وليس عن احتمال، إنها حقيقة ينطق بها القرآن فما معنى ذلك؟ إن تحليل مثل هذه الظواهر يساهم في إرساء قواعد قد نحتاج إليها ونحن نقراً عن أخبار سلفنا الصالح

إن الكثير من الناس اليوم إن لم ينكروا مثل هذه الظاهرة يحاولون أن يبتعدوا عنها ولا يسمحون لها أن تتحاور مع عقولهم وقلوبهم إنهم يحاولون إقصاءها عن دائرة تفكيرهم وأنى لهم والقران الكريم يقرع بها أسماعهم وقلوبهم؟!!.

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآهِ ٱلْفَيْبِ نُوحِيدِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقَلْمَهُمْ أَيَّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْنَصِمُونَ ﴾

في هذه الآية التفات في الخطاب إلى حضرة النبي ﷺ

﴿ ذَالِكَ ﴾

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ص:١٤٨ \_ ١٤٩.

الإشارة إلى ما تقدم من أحداث وأخبار: قصة أم مريم وقصة زكريا وقصة مريم وقد عمد القرآن إلى أن يسرد عليهم من الأحداث والأخبار مالا يعلمه إلا العلماء في دينهم والتي منها ما يتعلق بالجانب الشخصي لصاحب الحدث مثل أسف أم مريم على كون مريم أنثى وعلى دعائها لها ومثل النص على السبب الباعث لزكريا حين دعا ربه بالولد إلى سماع البشرى عن بعد من الملائكة وهو قائم يصلي ومثل طلبه للآية وعدم قدرته على الكلام ومثل الحديث مع مريم وإخبارها بأن الله اصطفاها وطهرها وميزها على نساء العالمين ومثل تلقيها الأمر بعبادة ربها من الملائكة وهي ليست نبية ولا مرسلة هذه الوقائع والأحداث من أنباء الغيب لا يعلمها كعلمك إلا من كان حاضراً شاهداً على ما جرى.

## (مِنْ أَنْبُلُو ٱلْفَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ ﴾

من أنباء الغيب وليس كلها إن الباب لا يزال مفتوحاً وقد ذكرنا فيما مضى التغريق بين النبأ والخبر فارجع إليه إن شئت.

#### (ٱلْغَيْبِ)

غاب يغيب غيبا والغيب ما غاب عنك سواء كان الغائب يمكن الإطلاع عليه ومشاهدته وذلك ما يسمونه بالغيب النسبي لأن من يشاهده فليس غيباً في حقه ومن لا يشاهده فهو غيب في حقه أو كان الغائب عن الحس لا يمكن مشاهدته كذات الباري على وكالمعدوم الذي ما يزال في طي العدم وهذا من الغيب الحقيقي، والغيب الذي يتحدث عنه القرآن إنما هو الغيب النسبي لأنه كان مشاهداً لمعاصريه ممن حضر وقوع الأحداث أو لصاحب الحدث على أقل تقدير.

و"أل" في الغيب للجنس أي ذلك الذي ذكرناه لك من أنباء جنس الغيب الذي لا تعرفه ولم تكن مشاهداً له.

# (نُوجِيدِ إِلَيْكُ )

الوحي: الكتاب و الإشارة و الكتابة و الرسالة و الإلهام و الكلام الخفي وكل ما القيته إلى غيرك يقال: وحى إليه الكلام يحيه وحياً وأوحى إليه: أن يكلمه بكلام يخيفه (۱).

نوحيه: أي نوحي الغيب فالضمير يعود إلى الأقرب واستعمال الفعل المضارع للدلالة على التجدد والاستمرار كأنه يقول لنبيه محمد الله إن هذه سنتنا لا تنقطع و لا تتغير أي أن الإنباء بالغيب سيستمر بدون انقطاع.

ولو كانت الصيغة: ذلك من أنباء الغيب إليك نوحيه، الأقفل باب الإنباء بالغيب سابقاً والاحقاً ولكن الله أرحم.

وفي كتاب مدارج السالكين في الجزء الثاني من باب الفراسة ينقل ابن القيم عن شيخه ابن تيمية إخباره بخروج التتار في المرة الثانية قبل أن يهموا بالخروج وأنه كان يقسم على أن النصر في هذه المرة للمسلمين على التتار وكان الناس يقولون لشيخ الإسلام قل إن شاء الله فيقول: إن شاء الله تحقيقاً لا تعليقاً، يقول ابن القيم رحمه الله فلما أكثرنا عليه قال: والله إن الله قد كتب في اللوح المحفوظ أن النصر في هذه المرة للمسلمين (٢) فارجع إليه ترى العجب، وليس هذا من باب الرأي الذي يعتريه الصواب والخطأ ولكنه من باب الخبر الذي يعتريه الصدق والكذب ولم يطعن أحد ابن تيمية بالكذب من أعدائه فضلاً عن المعتقدين به.

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٢٩٧.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين :ج۲ /ص:٥١٠.

# ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقَلَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْصِمُونَ ﴾

إنما جاءت لديهم للدلالة على أن هذا الأمر من خواص علية القوم ولهذا لا يمكن أن يسمح بالاطلاع عليه لعامة الناس وذلك لأن "لدى" أخص من "عند" لأن "لدى" لغة في لدن وقد مر بنا الكلام على أخصية "لدن" على "عند" (١).

#### ﴿ إِذْ يُلْقُونَ ﴾

أي حين عملوا القرعة وكانت قرعتهم أن يلقوا أقلامهم في الماء فما خرج على سطح الماء فالذي اقترعوا عليه لصاحب ذلك القلم، والنص ليس فيه هذا التفصيل أو هذه الصورة لأن مطلق الإلقاء لا يستلزم الطرح في الماء وكذلك معرفة من له القرعة فيمكن أن تكون بأي علامة أخرى والبقاء مع النص في دلالته أسلم من الإنحراف فقد يسيء و لا يحسن والله أعلم.

## (أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ ﴾

كانت مريم بنت زعيمهم على ما يذكر المفسرون ولهذا كانوا يتنافسون على كفالتها.

## ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْنَصِمُونَ ﴾

هذه الجملة تفسير للجملة التي قبلها فاختصموا أي طلب كل واحد أن يخصم أي يغلب خصمه عن طريق القرعة فاختصم غير خاصم.

﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ يُبَيِّمُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْسَبِيحُ عِيسَى أَبْنُ مُرْتِيمَ

<sup>(</sup>١) انظر ص: ٢٢ من هذا الكتاب.

## وَجِيهَا فِي ٱلدُّنِّيا وَٱلْآخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرِّمِينَ ﴾

الجزء الأول من الآية مر تحليله إلى "إن الله يبشرك" فارجع إليه ان شئت (۱).

#### ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُبَيِّرُكِ ﴾

قال أبو حيان: " تَقَدَّم تكليم الملائكة قبل هذا التبشير بذكر الاصطفاء والتطهير من الله وبالأمر بالعبادة له على إنما كان على سبيل التأنيس واللطف بمريم عليها السلام ليكون ذلك مقدمة لهذا التبشير بهذا الأمر العجيب الذي لم يجر لامرأة قبلها ولا يجري لامرأة بعدها وهو أن تحمل من غير مس ذكر لها وكان قبل هذا قد جرى لها خارق آخر وهو الرزق من عند الله كل هذا كان تأنيساً لها لاستقبال هذه البشرى "(۲).

وهذه سنة من سنن الله مع الأنبياء والمرسلين ومع عباده الصالحين لا يفجؤهم بأمر يصعب عليهم استقباله إلا بعد أن يقدم بين يدي ذلك إرهاصاً وتأنيساً.

وهل كان استقبال مثل هذا النبأ من قبل مريم بشارة أم تكليفاً؟ وكيف استقبلت هذا النبأ بشارة؟ وما هذه السكينة الإيمانية التي جعلتها تستقبل مثل هذا الأمر بالسؤال فقط وبهذا الأسلوب الهادئ" رب أنى يكون لي ولد..." كلما تعمقت في تحليل الموقف ازددت معرفة بمكانة مريم أولاً وبما يصنعه الإيمان ثانياً ولنعد مع مريم لنستقبل البشارة.

## ﴿إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ ﴾

<sup>(</sup>١) أنظر ص:١١٢ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر البحر المحيط ج ٣ ص: ١٥٢.

الكلمة من الله هو عيسى عليه السلام وإنما سمي كلمة لأنه وجد عن الكلمة كن بدون الأسباب المعتادة وقيل أن الله سماه كلمة لأن الله وعد اليهود به في التوراة والوعد كلمة في عرف الناس حتى أنهم يصفون الذي لا يفي بوعده أنه ليس له كلمة وقيل غير ذلك(١).

#### (السَّمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْتِيمَ ﴾

الضمير في "اسمه" عائد إلى المبشر به في قوله "كلمة منه" وإنما أعاد بالتذكير والكلمة لفظها مؤنث باعتبار المعنى.

وأما قوله" المسيح عيسى" فقد أكثر المفسرون في أصل كلمة المسيح وهل هو عبراني مترجم أم حاله حال أسماء الأعلام التي نقلت نصاً بحروفها كيوسف وإسماعيل وغيرهما وهو بحث لا نحب أن نلهو به وليس له مكان في باب التحليل الذي ينتفع به الطالب أو يعود إلى أمته منه بفائدة مع أننا لا نستبعد أن الصفات الشبيهة بالأعلام قد نقلت نصاً.

## (آنُ مُزَيَّمَ)

لولا هذه الكلمة "ابن مريم" لأمكن لمريم أن تذهب كل مذهب في تأويل ما بُشّرت به كأن تُعطى طفلاً من أحد الأدميين أو تجده في مكان أو تؤتى به كما في قصة موسى لامرأة فرعون أو كذا أو كذا أو بافتراض خلقه خلقاً جديداً كآدم عليه السلام أو خروجه من أحد أعضائها كما قيل عن حواء عليها السلام،كان باب التوهم أمام مريم واسعاً لو لم تأت هذه الكلمة والكلمة الواحدة وضعت مريم أمام الحقيقة وجهاً لوجه إنه ابنها.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج ٣ /ص:١٥٢. والتفسير الكبير:ج٣ /ص:٢٢١.

## ﴿وَجِيهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾

هذه واحدة من الأخبار التي سيقت لتهدئة مريم والتقليل من مخاوفها من هذا الحدث أولاً على نفسها وثانياً على مصير هذا المولود وسمعته في مجتمعه فكأنه يقول لها: لا تخافي على نفسك وسمعتك ولا على المولود وسمعته إنه سيكون وجيهاً في الدنيا ووجيهاً في الأخرة فلا يأخذ الأسى منك مأخذاً.

والوجيه: صاحب الجاه في قومه المحبوب إلى قلوبهم المقبول عندهم الذي يقوم في الناس مقام الوجه من الإنسان (١٠).

## ﴿ فِي ٱلدُّنِّيا وَٱلْآخِرَةِ ﴾

مقدم على قومه في الدنيا ومقدم عليهم في الأخرة يحتاجونه و لا يحتاجهم في الدارين.

## ﴿ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾

الذين يخاطبونها هم الملائكة وإنما هم في هذه المخاطبة رسل من الله إليها "ان الله يبشرك" فإذا كان الله هو المخبر على لسان رسله كان معنى "من المقربين" المقربين من الله أو إلى الله وهذه الجملة الثانية من الجمل التي سيقت من أجل بعث الطمأنينة في نفس مريم، إذن عيسى المنه مقرب اسم مفعول، اختصه بهذا التقريب كما اختص من قبله الأنبياء والمرسلين حيث جعلهم مخلصين ومقربين كل هذا باختصاص من الله لهم وليس من فعلهم ولا كسبهم، إن الله قريب من جميع خلقه باختصاص من الله لهم وليس من فعلهم ولا كسبهم، إن الله قريب من جميع خلقه وكان المهم أن تكون أنت قريباً منه إن الله يحب

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج ٣/ص:١٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة ق": ١٦.

خلقه ويحب لهم ما يسعدهم ولكنهم بهربون منه ويكفيك أنك لا تتقرب إليه إلا تقرب إليه البيك ضعف ما تتقرب وهذا لأن الله تعالى "وله المثل الأعلى" عندما تتقرب إليه شبراً يتقرب إليك مثله فقد تقرب إليك أي صار قريباً منك شبرين عما كنت عليه معه، وكلما غصت في تحليل هذه الكلمة "ومن المقربين" كان بيدك من النور أكثر.

#### (وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ)

هذه إخبارية ثالثة عن المولود الذي لا يزال في طي العدم وقوله" في المهد" في موضع حال أي حال كونه في المهد والمهد: مقر الصبي في رضاعه تقول: مهدت لنفسي بتخفيف الهاء وتشديدها أي أعددت ووطأت (١).

كانت الجملتان السابقتان تخبر عن مكانة المولود عند الله وعند الناس وهي أخبار يمكن للمعاند أن ينكرها أو يتنكر لها وأما الجملة الثالثة فسوف لن تترك قولاً لمتقول: إن المولود الجديد هو الذي سوف يعلن عن نفسه ويشهد لأمه،وفي هذا شد لعزيمة مريم وانتزاع لعوامل الخوف التي تنتظرها "ويكلم الناس" هو شاهد فعلاً.

#### (رَكَيْلًا)

أي يكلم الناس في الحالين؛ يوم يكون في المهد ويوم يكون كهلاً وهذه الحال فيها دعم لمعنوية مريم عليها السلام فابن مريم سوف يعيش إلى أن يصبح كهلاً فالكلمة مع أدائها لحالية الكلام في الكهولة تستلزم بقاءه حياً إلى أن يصل إلى هذه الحال.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج ٣/ص:١٥٦.

قال أبو حيان: "عطف "ويكلم" وهو حال أيضاً على "وجيهاً" ونظيره قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوّا إِلَى الطّيرِ فَوْقَهُمْ مَنَقَبْتِ وَيَقْمِضْ ﴾ (')"أي وقابضات وكذلك: ويكلم أي ومكلّماً". ثم قال: "وأتى في الحال الأول بالإسم "وجيهاً "والحال الثانية بالجار والمجرور "من المقربين" والحال الثالثة جملة فعلية" يكلم" وذلك هو التسلسل الرتبي في كلام العرب إذا ذكروا أحوالا متعددة أو نعوتاً متعددة مثل قوله تعالى: "وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه"(') وإنما جاء بالحال الأخير فعلاً مضارعاً مع فاعله ليدل على أن الكلام سوف يتجدد كلما دعت الحاجة ('') وهي دلالة لفظية لا يجوز العدول عنها بدون مسوغ.

#### (وَمِنَ ٱلصَّدلِحِينَ )

أي صالحاً من الصالحين وهي الجملة الخبرية الأخيرة في سياق بعث الطمأنينة في نفس مريم، والصالح أن يكون المرء في جميع الأفعال والتروك مواظباً على النهج الأصلح وذلك لأن من يفعل أمراً وغيره خيراً منه مع علمه به وقدرته على فعل الأصلح لا يسمى صالحاً (أ) فالصالح من فعل الأصلح في الدنيا والدين ظاهراً وباطناً ولهذا ختم الله سبحانه كل مميزات عيسى عليه السلام بقوله ومن الصالحين ولن يكون الإنسان صالحا للدنيا وللآخرة إلا إذا بلغ الكمال النسبى

<sup>(</sup>١) الملك : ١٩.

<sup>(</sup>۲) غافر ۲۸۰.

<sup>(</sup>٣) انظر البحر المحيط ج ٣/ص:١٥٦.

<sup>(</sup>٤) انظر التفسير الكبير ج٣/ص:٢٢٥ \_ ٢٢٦.

الذي يمكن أن يصل إليه المخلوق والتسمية بالصالحين قد تعطي ذلك فلا يسمي الناس شخصاً أو جماعة بلقب ما لم يتكرر ذلك منهم.

﴿ قَالَتَ رَبِ أَنَى يَكُونُ لِى وَلَدُ ۗ وَلَمْ يَمْسَسْنِى بَشَرٌ ۚ قَالَ كَذَلِكِ ٱللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآهُ إِذَا فَضَيْ أَمْرًا فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ مُن فَيَكُونُ ﴾

يقف المحلل في مثل هذه النصوص ليتحاور معها إن هيكلية النص وجود حي يمكن للباحث أن يتحاور معه فيلقي عليه ويسمع منه.

قال زكريا بعد البشارة بيحيى" رب أنى يكون لي" وقالت مريم نفس الكلمة مع العلم أن البشارة كانت عن طريق الملائكة نداء لزكريا ومخاطبة لمريم ونريد أن نسأل: لماذا ترك الإثنان الحديث مع الملائكة وانصرفا عنها وباشرا الحديث مع الشه؟ وإذا قلنا أن زكريا نبي ثبت له الوحي فماذا نقول في مريم؟ ثم لما أجاب الحق مريم بعد أن سألته" أنى يكون لي" كيف تلقت الخطاب من الحق: " كذلك الله يخلق ما يشاء" ثم لماذا أطال الحق على الحديث مع مريم:" إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون" ؟ من كانت تخاطب مريم؟ وكيف سمعت الجواب؟

إن أكثر الناس ولحد الآن يخاف حتى من طرح أسئلة مثل هذه على النص ليتحاور معه، "قالت أنى يكون لي ولا" وزكريا: "أنى يكون لي غلام" من اليسير أن ندرك السر في اختلاف الكلمتين على لسان زكريا ومريم زكريا رجل وطموحه أن ينظر إلى ولده غلاماً يافعاً يزيل عنه وحشة الفناء بعد أن يسجل ابنه له كرامة الخلود أما مريم فإنها لا تفكر بشيء إلا في إمكانية الولادة والمولود ولهذا سألت كيف يكون لها ولد.

# (وَلَمْ يَتَسَسَنِي بَشَرٌ )

لا نريد أن نقف مع المس فإن ذلك معروف لدى الجميع ولكن نريد أن

نسأل لماذا جاء النص على "بشر" وهل هناك احتمال أن جبريل الغيارة بعد أن تمثل الها بشراً سوياً ونفخ فيها توهمت أن ذلك في حكم المساس من جبريل وهذا ما استدعاها القول" ولم يمسسني يشر" على توهم منها أن جبريل مسها بالتفخ؟ أحسب أن هذا احتمال قائم و لا يختش كرامة مريم عليها السلام مع ما له من تأييد في ظاهر النص ونستطيع القول أن هذا الإحتمال والسعي إلى إحداثه هو وراء مجيء النص على هذه الصورة ولم يأت مثلا "ولم يمسسني أحد" مع العلم أن هذا التحيير هو الأقرب إلى نهن المرأة وهو الأكثر شمولاً في النقي بل هو الأقرب لحالها في خلوتها ولو سلمنا أن نفخ جبريل في مريم وفي فرجها بالذات على اختلاف العلماء في تأويل القرح ما هو؟ قام مقام لقاح الرجل لمريم وأن تلك ممكن فهل نستطيع أن نظمتن إلى تفسير الآبية من سورة الرحمن في وصف حور الجنة بأنهن" لم يطمشهن نظمتن إلى تفسير الآبية من سورة الرحمن في وصف حور الجنة بأنهن" لم يطمشهن العلم أن نفي المضارع بلم فيه رائحة إمكان الوقوع ولو سلمنا بهذا أليضاً فهل يمكن أن تحمل الآبية "وشاركهم في الأموال والآولات على ما يقرب من هذا التأويل؟

والو تثبت هذا فهل بجور أن تحمل عليه الحديث الصحيح في التسمية عند الجماع؟ هذا حوار مع النص لا الكثر أرجو أن يوفق الله علماءنا أن يطرحوا وجهات تظرهم في مثل هذه المسائل فالخوف من الماضي وتقليد الماضين إن كان يقبل في باب قان يقبل في تأويل القرآن الكريم وهو مائدة الله المقتوحة اللجميع.

## المَالَ كَذَالِكِ اللهُ يَخْلُقُ مَا يَشَالُهُ ﴾

في قصة ركريا قال بيفعل لأن الأسباب موجودة والناقص هو تشغيلها وإعمالها أما في قصة مريم فالسبب الظاهري ليس موجوداً فالحالة هنا أمام خلق لا فعل.

#### ﴿ إِذَا قَضَىٰٓ أَمْرًا ﴾

قضى: حكم وقضى الأمر إذا انتهى منه وأتقنه.

#### (فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ.)

أي يقول للأمر الذي حكمه وانتهى منه وأتقنه.

#### (كُن مَيْكُونَ)

تتوجه كلمة كن إلى هذا الأمر بعد إتقانه وإحكامه فيكون أي فيوجد هو لقدرته على امتثال الأمر.

ولفهم هذا المقطع من الآية نذكر ما يأتي: إن لكل موجود ثلاث درجات في الوجود:

أولا: الوجود الذهني أو قل الخيالي فهذا الوجود سابق على كل الوجودات من حيث الترقي في سلم التحقق الخارجي هذه التسمية بالنسية للإنسان ويقابلها بالنسبة للخالق على الوجود العلمي فان الله له العلم المحيط يما سيوجد قبل إيجاده

تُلتياً: الوجود الكتابي ولا تقصد بالكتابي هنا الكتابة بالحرف مثل: زيد في دلالتها على مسماها بل تقصد بالوجود الكتابي الصورة المطابقة للصورة الخيالية حرفاً أو هيكلاً.

تُللقاً: الوجود الخارجي وهو الوجود الحسي المدرك بأحد الحواس الخمسة.

هذه الوجودات الثلاثة كما هي موجودة في علم الإنسان لها وجود في علم الانسان لها وجود في علم الله ولتضرب لذلك مثلاً يوضح كيف تنتزل هذه الوجودات حتى تصبح حقيقة نراها يأعيننا فتقول: إنا أردت أن تنشئ داراً فأول عمل تعله هو إيجاد الدار في الذهن أو في الخيال فتأخذ ريشناك الخيالية فتصور فيها في داخل النفس كل ما تريد إنشاءه

في هذه الدار من مرافق وطوابق ثم الأبواب والنوافذ ثم البلاط ونوعه ولونه إلى كل ما تريد إقامته على الأرض حقيقة، وإذا اكتملت الصورة الذهنية تأخذ ريشتك الأخرى في يدك لتصور على الورق كل ما تخيلته في ذهنك فإذا أكملت الوجودين متطابقين صورة ما على الورق وصورة ما في ذهنك لم يبق لك إلا أن تباشر المشروع فتوقعه على الأرض كما هو على الورق.

إن الله له المثل الأعلى على فقد نجد صورة متقاربة في الوجودين الأولين في إنشاء الله وإنشاء الإنسان لابد وأن تكون صورة المعلوم الذي يشاء الله خلقه موجودة في علم الله وقد تكون صورة لهذا المعلوم في الكون لا نعلمها نحن في أم الكتاب أو في اللوح المحفوظ الله أعلم وإن كان هذا الوجود الثاني ليس ضروريا بالنسبة لله تعالى فلولا مخافة النسيان وصعوبة نقل الصورة الذهنية من شخص لأخر لما احتاج إليها الإنسان، بل يوجد من أهل الصنائع من ينتقل من الوجود الذهني إلى الإيجاد الخارجي بدون المرور بالوجود الكتابي، والفارق الكبير بين الخالق والمخلوق أن المخلوق لا بد أن يمر بمراحل الوجود الواحدة بعد الأخرى ويقيده الزمن والقدرة على الإنشاء، بينما الخالق على ليوجود العلمي كن فيكون خارجاً فالله لا يحتاج إلى أسبابنا ولا التعمل للوجودات بخلاف الإنسان.

وفي الأعم الأغلب لا تجد اسماً شه عدا اسمي "الله والرحمن" ولا صفة ولا فعلاً إلا ويمكن أن تجد نموذجاً منه عند الإنسان، وما الإصابة بالعين إلا نموذج من النماذج القديمة للإنسان في نقل المعلوم إلى الواقع وأما اليوم فقد أصبحت مدارس تدرس قوة التخيل على الخلق والإبداع سواء في باب التأثير في الماديات أو في الشفاء من الأمراض إلى غير ذلك من أبواب العلوم الإنسانية، وان شئت الاستئناس لما نقول فاقرأ شروط الطبيب في زاد المعاد لابن قيم الجوزية رحمه الله تر ما

يؤنسك (١) على أن في " فيكون " إشارة لقدرة المعلوم والمتخيل على الكينونة والوجود بالأمر وبذلك نختم قصة مريم لنلتقي بقصة وليدها عيسى الطيلا.



<sup>(</sup>١) زاد المعاد ص: ٧١١.

|  |  | • |
|--|--|---|





# الفصل الثاني عشر في قصة عيسى الملح

(وَيُمْرِلُمُهُ ٱلْكِنْدَ وَالْحِكْمَةُ وَالْتَوْرَنَةَ وَالْإِنْجِيلَ (اللهُ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَيْنَ إِسْرَهُ بِلَ أَنْ مَا مَنْ مَا مَلَا اللهُ وَالْمَالِمِ فَا اللّهُ وَالْمَالُمُ فَا اللّهُ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَالْمِيْمَ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَالْمِيْمَ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَالْمَالُمُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

يعد هذا الفصل من أروع الفصول في القرآن الكريم التي تتحدث عن استعداد الإنسان لتلقي الكرم الإلهي وكثيراً ما نخطئ في التقدير عندما نستعفي البحث في القدرات الممنوحة للإنسان بحجة أن هذه معجزة أو هذه كرامة،إن العطاء الإلهي لا ينزل على فراغ فلو لم يخلق الله و الإنسان على استعداد خاص يمكنه به أن يتلقى العطاء لما استطاع أن يحمل ما يعطى هذه حقيقة غابت عن أفكارنا كثيراً ورحنا نسرد ما امتن الله به على عباده الصالحين من أنبياء ومرسلين

وأولياء أحياناً وكأن ذلك لا يعنينا إلا بمقدار ما يثير فينا من إعجاب وتقدير بونسينا في خضم حياتنا المادية أن علماءنا القدامى كانوا يقولون كل ما جاز أن يكون معجزة لنبي جاز أن يكون كرامة لولي وما كان ذلك منهم إلا أنهم عرفوا الصبغة الإنسانية وما لنخر الله فيها من أسرار، ونسينا أيضاً أن آيات الأنبياء لا تتخطى الممكن لتقع في عالم المستحيل من الناحية العقلية فكل ما ذكره الله من أبواب كرامته لعباده لا يتعدى الممكن الطلاقاً.

## ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةُ وَٱلتَّوْرَنَةُ وَٱلْإِنِيلَ ﴾

"ويعلمه" أحسب أن أصح الوجوه التي ذكرها المفسرون في إعراب هذه الجملة الفعلية أنها حال معطوفة على "وجيها" ومثلها قوله تعالى "ورسولاً " وكذا قوله تعالى "ومصدقاً" وهي أحوال سيقت متلاحقة لوضع مريم موضع الطمأنينة وإسبال ثوب السكينة عليها فالموقف صعب والطريق موحشة.

## (ٱلْكِنْنَبُ وَٱلْمِكْمَةُ وَٱلتَّوْرَنَةُ وَٱلْإِنجِيلَ )

الحكمة في ترتيب هذه الأربعة على هذا السنن تقتضيه السنة الطبيعية للتعليم نص على هذه الحكمة الامام الرازي في تفسيره فقد فسر "الكتاب "بالكتابة و"الحكمة بالعلوم وأساليب التربية" و"التوراة" باعتباره الكتاب الذي سبقه و"الإنجيل الأنه الكتاب المدعو به لبني إسرائيل أن الله في سينزل إلى واحد منهم (١) ولكن مما يجب التنبيه إليه أن التعليم الإلهي قد يأتي أحياناً وفق هذا التدرج التعليمي ولكنه أحياناً أخرى يتجاوز ذلك قال تعالىي: ﴿ يُنِيَحِينَ خُذِ ٱلْكِتَبَ بِقُورٌ وَمَاتِينَاهُ ٱلمُكُمّ المُكلّم المياناً الخرى يتجاوز ذلك قال تعالىي، ﴿ يُنِيَحِينَ خُذِ ٱلْكِتَابَ بِقُورٌ وَمَاتِينَاهُ ٱلمُكمّ

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص: ٢٢٦.

صَبِينًا ﴾ (أو آتينا: أعطينا والمعلوم أن التدريج هنا مستبعد وكذلك الحال مع عيسى السينة قال تعالى: ﴿ فَأَشَارَتَ إِلَيْهِ قَالُواْ كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيبًا ﴾ (١) إلى آخر الآيات فلا يوجد تدرج في التعليم ولعل مثل يحيى وعيسى في إيتاء العلم إيتاء العبد الصالح "الخضر" السينة قال تعالى: ﴿ فَوَجَدا عَبْدا مَنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِندنا وَعَلَمْنَاهُ مِن لَدُنّا عِلْما ﴾ (١) وأنت ترى كيف غاير بين التعبيرين فالرحمة من عنده والعلم من لدنه ولدن تدل على ما يخص من نسبت إليه كما مر بنا غير مرة (٤).

#### ﴿وَيُعَلِّمُهُ ﴾

جاءت الصيغة ببناء النضعيف لندل على النعدية والانتقال وعلى الكثرة في العلم الممنوح لعيسى الملح .

#### ﴿ وَرَسُولًا إِلَّى بَنِيَّ إِسْرَتِهِ بِلَ ﴾

<sup>(</sup>۱) مريم:۱۲.

<sup>(</sup>۲) مريم:۲۹-۳۰.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) انظر ص:٢٢ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) قال في زاد المعادج، ص٥٢: صححه البخاري.

<sup>(</sup>٦) البخاري ج: ١/ ص: ٢٠ - ٢١. بمعناه.

ورسولاً هي الحال السادسة من أحوال عيسى الله التي بُلغت مريم بها مع البشارة به صلوات الله عليه وسلامه، والرسالة: هي على رأس الهرم في باب الاختصاص الإلهي الذي لا تعمل للشخص فيها فالله على يختص من يشاء من عباده للنبوة وللرسالة وإذا أختص الله عبداً من عباده للرسالة فقد اختصه بأعلى درجة يمكن أن يكون فيها مخلوق.

## (أَنِّي قَدْجِنْتُكُم جِايَةٍ مِّن زَّيِّكُمْ)

في هذه الجملة كان الانعطاف إلى الحديث عن عيسى النَّكِ وعما جرى له مع قومه وكان من حق قصة عيسى أن تبدأ من هذا المقطع.

أنظر إلى أسلوب القرآن في سرد الأحداث ترى أن الجمل السابقة موجهة إلى مريم وهي إخبار عن أحوال ابنها فالحديث معها مباشرة فلما أخبرها أنه سيكون رسولاً من الله إلى بني إسرائيل انعطف ليسمعها قصته وماذا سيقول الرسول لقومه وماذا يقال له إن هذا الإنعطاف يشبه إلى حد كبير ما نسميه "التحويلة" من شارع إلى شارع آخر "أنى قد جئتكم بآية" وهو على جهة الحكاية.

#### (ij)

فيها التأكيد على الذات فليس الرسول ولا الداعية ممن يتوارى عما يفعله ويدعو اليه بل هو في واجهة الركب ليحمل عمن خلفه.

## (قَدْجِنْتُكُم بِكَايَةِ)

قد تفيد التحقيق فليس في قلبه شك أو ريب مما هو عليه لأن الذي في نفسه أو قلبه أو أي شيء من مشاعره نقص عن هذا اليقين فيما يدعو إليه فليتنحّ عن القيادة فليس هذا مكانه.

(قَدُ)

إنه اليقين المطلق ﴿ أَفَتُمْرُونَهُ عَلَى مَا يَرَى ﴾ (١) إن لم يكن ما يدعو الداعية إليه يساوي في اليقين هذه الرؤية البصرية فسوف تنكسر عليه دعوته وينكسر عليها.

#### (جِنْتُكُم بِكَايَةِ ﴾

## (مِن زَبِكُمْ)

فلا يدعوهم إلى شيء يخصه هو فليس ما يدعوهم إليه من نتائج أفكاره ولا من أساليب عبقريته، إن ما يدعوهم إليه هو "ربهم "فلا يقول: من ربي، فلا خصوصية له أبداً فيما يدعو إليه لأنه رسول فقط رسول إليهم. فالعلاقة بينهم وبين ربهم وإنما هو مبلغ بل هو مشمول بهذا التبليغ بل أول من يصل إليه ويعمل به.

## (يِتَايَةِ مِن زَيِّكُمْ)

بعلامة تدل على أن ربكم أرسلني إليكم، لا بد لكل رسول من الله إلى الناس من علامة تدل على أنه رسول من الله ولكن كيف تكون العلامة دالة دلالة يقينية لا شبهة فيها؟.

بعد أن اخبر النبي ﷺ أصحابه أنه من قال: "لا إله إلا الله "دخل الجنة وإن زنى وإن سرق، وقال أبو ذر أفأبشر بها يا رسول الله؟ فقال النبي ﷺ "بشر بها

<sup>(</sup>١) النجم:١٢.

"فقال أبو ذر: إذن يكذبني الناس فأعطاه النبي في نعليه السبتينين للدلالة على صدقه وكل الناس في زمنه في يعرفون هاتين النعلين له في فأخذهما أبو ذر بيديه وراح يبشر الناس فلم يكذبه أحد "ساق هذه الرواية الإمام البخاري في صحيحه(۱) ومثل هذا الباب كانت آية عيسى في من ربه في إلى بني إسرائيل إنها علامة معروفة لديهم إنها من خصائص الخالق لا يعطيها إلا لمن أرسله لتدل على أنه أرسله وإلا لمن اتبع دينه الذي بلغه رسله للدلالة على صدق الإتباع ممن اتبع ولهذا كانت هذه الآيات تكثر في الناس بقدر حاجتهم إليها سواء حاجة التابع أو حاجة من يدعوهم هذا التابع الصادق في دعوته.

والناس اليوم بحاجة إلى علامة على صدق من يدعوهم إلى الله على للسرعوا في الانتظام للسير على دينه الذي يدعو إليه بعد أن فقدوا تنوق العلامة الأصيلة التي تحدى بها القرآن الكريم، وحتى نعلم العلامات سنجعل لكل واحدة منها عنواناً خاصاً بها.

# العلامة الأولى نفخ الروح في الصور

قال تعالى: ﴿ أَنَ لَنَكُ لَكُم مِنَ اللِّينِ كَهَنَّةِ اللَّيْرِ فَأَفْتُحُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا ﴾ أَنْ لَنَكُ ﴾

الخلق: التقدير يقال خلق الأديم إذا قدره قبل القطع، وباليه تصر (١).

<sup>(</sup>١) البخاري: ج:١، ص: ٤٠- ٤٠.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص:٧٤.

وفيه نسبة الخلق إلى العبد والعجيب أن بعض الناس يقول بعدم جواز نسبة الخلق إلى الإنسان ولا أدري كيف يمنعه إذا كان النص الإلهي بهذه الصراحة في النسبة.

## (آڪم)

أي وليس لي فإن التبي ليس له نظر إلى حظ نفسه وليس بحاجة إلى آية نتل على إرساليته وهكذا الدعاة إلى الله كان السلف الصالح يستحون من ظهور الكرامة على أيديهم ولكن يسارعون إلى إظهارها إذا كان المدعوون بحاجة إلى رؤيتها كما وقع لخالد بن الوليد عندما شرب السم وكذا ما وقع لأبي مسلم الخولاتي عندما ألقى في النار (۱).

#### ﴿يَنَ ٱلْكِينِ ﴾

الطبين: الوحل أي النراب المخلوط بالماء حتى يكون كالعجين.

#### (كَيْتَةِ الْكَنِي)

أي: أقدر الكم شيئاً مثل صورة الطير (") فالكاف هنا واقعة موقع الإسم ولهذا صح أن يعود الضمير اليها من قوله "فيه".

## (المُنْتُ نِيرِ)

أي في الشيء الذي مثل صورة الطير فالضمير يعود إلى الكاف كما مر بنا قال الله على عن خلقه الآدم الطين الله وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ الْمَلَتَهِكُو إِنِي خَالِقَ بَشَكُوا مِن مُلْمَنْ إِنْ حَمْمُ مُسْنُونِ ﴿ فَا مَنْ مَنْ مُونَا مُونَا مُرَاتُهُ وَفَقَحْتُ فِيهِ مِن زُوجِي فَقَعُوا فَدُسَجِينِ ﴾ (١) فلنت

<sup>(</sup>١) انظر الغرقان لين نتيمية. مجموع الفتاوي ج: ١١/ ص: ٣٧٩.

<sup>(</sup>۲) الكشلف ج: ۱/ ص: ۳۱ ٤.

ترى النفخ من الله في خلق الإنسان والنفخ من جبريل في خلق عيسى الله ونفخ عيسى في صورة الطير فنتساءل: لماذا التأكيد على وجود السبب في خلق الله وهل وجود السبب في خلق الله كما هو ضروري في أفعال المخلوقين؟ ثم لماذا التأكيد على النفخ في الصور الثلاث: خلق الله لآدم؛ وخلق عيسى في الرحم؛ وإحياء الصورة الطينية من قبل عيسى الله الله صورة آدم من صلصال من حماً مسنون فنفخ فيه فكان آدم وصور عيسى الله الطين بصورة الطير ونفخ فيه فكان طيراً، صور الله وصور عيسى ونفخ الله ونفخ عيسى اليس هذا غريباً عن أفكار الناس اليوم؟!.

لم أقرأ لأحد من السلف الماضين من المسلمين ومن غيرهم ممن وقع له ما وقع لعيسى الطبيخ من إحياء صورة الطين على كثرة ما قرأت في كتب المتصوفة وهم المولعون بنقل مثل هذه الأخبار وكلي رجاء وعرفان بالجميل لمن وجد ذلك فأخبرني عنه ودلني على مصدره.

وحول التعامل بالسبب: فاني أحسب أن الإنسان لا يمكنه إطلاقاً الخروج عن عالم الأسباب وكل ما نقرأه عن سلفنا الصالح يندرج في الارتقاء من عالم الأسباب المادية إلى عالم الأسباب الروحية أو الفكرية أو المعنوية أو كما يقول بعضهم: الارتقاء من سبب كثيف إلى سبب لطيف، وأمامك جميع ما وقع للماضين سواء كان من وقع له نبياً مرسلاً أو وليا مقرباً مما يسمى خرقاً للأسباب فإنك غير واجد حدثاً واحداً خالياً من استعمال سبب وخذ مثلاً: وضع الأصابع في الماء القليل، أو البصاق في البئر وحتى مناداة الشجر كلها كانت تقع بأسباب لطيفة وإلا فما الحاجة إلى الماء القليل، ولماذا البصاق في البئر بل لماذا كان وجود شيء من

<sup>(</sup>١) الحجر :٢٨-٢٩.

الماء في البئر تتوقف عليه الزيادة في الماء؟ وكذلك الأمر في الخلق الإلهي فكلمة كن أو توجه الإرادة أو الإرادة بدون توجه قل ما شئت فلن تخلص من السبب.

وأما كون النفخ هو السبب في بعث الحياة فالنفخ ريح وله مناسبة بالروح لفظاً ومعنى وأنت تعلم أن الحياة لا تتوقف على شيء توقفها على الهواء والله أعلم.

#### (فَيَكُونُ طَيِّرًا)

هكذا عبر القرآن الكريم: فيكون أي أن الشيء هو الذي يكون لأنه هو الذي استقبل الأمر بكن ومن المعروف ضرورة أن غير القادر على الفعل لا يؤمر به فظاهر النص يدل دلالة واضحة أن المعلوم من حيث انه معلوم له القدرة على التكون وإلا لما صح أمره بكن ولما صح الإخبار عنه بقوله فيكون ولم يقل فيكون ومثال هذا أيضاً توجيه الأمر الإلهي لنار النمرود: ﴿قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرُداً وسَلاماً عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ (١)، فلو لم يكن في قوة النار أن تكون بردا لما صح أمرها بذلك وكذلك كينونتها سلاماً.

#### (طَيَّا)

الطير اسم جنس يقع على الواحد والكثير وفي قراءة: فيكون طائراً ومحاولة بعض المفسرين تخصيص الطير بالخفاش أو أن الطير كان يطير أمام الحاضرين فإذا غاب عنهم سقط إلى الأرض أو أن الحدث إنما وقع مرة واحدة فقط افتراضات لا يدل عليها النص بل يتعارض مع بعضها فالفعل المضارع "فيكون"

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٦٩

دال على التجدد وكذلك انفخ والأوضح في الرد هو الفعل أخلق الذي ابتدأ به ذكر الحدث.

# ﴿ فَأَنفُتُ فِيهِ فَيكُونُ طَيِّزًا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾

يصح أن يتعلق الجار والمجرور "بإذن الله" بالفعل "فأنفخ" وبالفعل "فيكون" فإذا قلنا يتعلق بأنفخ على التقدير: فأنفخ فيه بإذن الله فيكون طيراً احتمل أن يحتاج إلى الإذن في كل مرة أو أن الإذن عام في كل ما ينفخ فيه من الصور، وأما إذا قلنا إن "بإذن الله" متعلق بـــ"يكون" فتكون الكينونة متوقفة على الإذن من الله أو أنه أعطى عيسى المنه امتثال هذه الصور لأمره بالحياة عن طريق النفخ فيها(۱)، وأحسب أن هذا هو الأرجح في تفسير النص لأن تعلق الجار والمجرور بالأقرب أولى من تعلقه بالأبعد إذا لم يكن مانع من تعلقه بالأقرب.

# العلامة الثانية

## في إبراء الأكمه والأبرص

#### قال تعالى: ﴿ وَأَبْرِئُ ٱلأَحْمَهُ وَالْأَبْرَصُ ﴾

يقال: بَرأ من الدَّين وبرأ من العيب. بفتح الراء. بمعنى سلم. ويقال: بَرِيءٌ من المرض بكسر الراء من برىء ويقال: برأ الله الناس أي خلقهم (٢).

## (وَأَبْرِئُ )

الفعل برئ فعل لازم تقول برئ زيد فإذا أردت تعديته قلت: أبرأ زيد خالداً وبما أن الأكمة والأبرص ليس في قوتهما أن يبرءا جيء بالفعل على هذه الصيغة.

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير: ج٣ / ص:٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ٢٦.

لم ينقل لنا القرآن الكريم الطريقة التي كان يبرئ فيها عيسى العليم الأكمة والأبرص كما نقل لنا الطريقة في الطير إلا على بعض وجوه التأويل في صفته بالمسيح وأحسب أن ذلك أمر يختلف باختلاف الأشخاص فقد يُبرئ الواحد بالمسح والآخر بالرقية وآخر بالتخيل بل الأغرب من ذلك أن من الناس اليوم من يشفى بوضع يده فوق مكان الألم بدون ملامسة.

كذلك لم يقيد الإبراء بالأذن إلا على وجه ضعيف في تعليق الجار والمجرور بقوله: وأبرئ وذلك فيما أكسب إشارة إلى أن قوة الشفاء أو الإبراء كانت ذاتية في عيسى المنت كما هي موجودة في كثير من الناس في هذه الأيام.

#### (الأكت )

و هو الذي ولد أعمى. وقيل: هو الممسوح العين. وقيل: هو الذي عمي بعد أن كان بصيراً. وقيل: هو الذي لا يبصر بالليل<sup>(١)</sup>.

#### ﴿وَٱلْأَبْرَمَكِ ﴾

البرص: مرض يعتري الجلد فيجعله أبيض ويسمى القمر: أبرص: لبياضه (۲).

<sup>(</sup>١) انظر الكشاف: ج١ / ص: ٣١ . والتفسير الكبير:ج٣ / ص: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج ٣ / ص:١٤٥.

#### العلامة الثالثة

#### فسي إحيساء الموتسي

## قال تعالى: ﴿ وَأُحِّي ٱلْمَوْتَى بِإِذِنِ ٱللَّهِ ﴾

استعمل الفعل المزيد بالهمزة أيضا في هذه العلامة للدلالة على أن الميت ليس في قوته أن يحيى بنفسه.

ونسب الفعل إلى نفسه لأن الله أذن له في الأحياء وهل يحتاج إلى الإذن في كل مرة؟ أو أن الأذن كان عاماً؟ النص يحتمل الوجهين وأحسب أن الراجح منهما هو الثاني لأن النص أو صل الأحياء المتجدد بالموتى ثم أخبر عن الأذن ولو كان المراد الوجه الأول لقال: وأحى بأذن الله الموتى أو وبأذن الله أحى الموتى.

#### ﴿ٱلْمُوَنَّ ﴾

الموت: ضد الحياة، مات يموت ويمات أيضاً فهو ميّت وميت مشدداً ومخففاً وقوم موتى وأموات وميّتون وميتون مشدداً ومخففاً ويستوي فيه المذكر والمؤنث (۱) وقد يفيد ذكر المفعول بصيغة المفرد مل لم يفيده بصيغة الجمع فلو جاء النص: "وأحيى الميّت" لأفاد القدرة على إحياء كل ميت ومن المعلوم أن ذلك ليس مراداً.

## ﴿ وَأُخِي ٱلْمَوْتَى ﴾

لم يذكر القرآن الكريم طريقة عيسى الملك في الإحياء وأحسب أن ذلك عائد لاختلاف الأحوال فقد يحييه بقوله للميت قم أو بالنفخ أو بالدعاء أو بوضع اليد عليه أو باسم خاص كما نقل الكلبي أنه كان يحى بـ "يا حى يا قيوم".

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح: ص:٢٦٧ .

وعملية الإحياء ثابتة عن السلف ﴿ ذكر ذلك ابن تيمية رحمه الله في أو اخر كتابه الفرقان بين أو لياء الرحمن وأولياء الشيطان فارجع إليه ان شئت(١٠).

# العلامة الرابعة في الإنباء بالغيب

# قال نعالى: ﴿ وَأُنْيَثُكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَذَخِرُونَ فِي يُوْتِكُمْ ﴾

جاء الفعل أنبئكم في النص من المضاعف للدلالة على التعدية أو لا وعلى التكثير ثانياً فإذا أضفت إليه ما يفيده المضارع من التجدد زادت دلالته على الكثرة أي أن عيسى النه كان هذا الإنباء يقع منه كثيراً كثيراً.

وإسناد الفعل إلى نفسه فيه أيضًا أن هذا الأنباء كان في قوته فلا يحتاج إلى إخبار مخبر من ملك وغيره.

وإنما جاءت هذه العلامة آخراً لأن رتبتها في العلامات كذلك ففي كل عصر من عصور المسلمين تحكى مثل هذه الإنباءات ولعل شمس الدين ابن القيم فيما حكاه عن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله كان يهدف إلى إزالة الغبار الذي يثيره العابثون في طريق المسلمين كلما ذكرت كلمة عن هذا الموضوع(٢).

وأنبه هنا إلى أن ما ذكره ابن القيم عن شيخه ابن تيمية من باب الأخبار التي يعتورها الصدق والكذب ولم يكن الرجلان من الكاذبين.

## ﴿بِمَا تَأْكُلُونَ ﴾

أي في أي مكان سواء كان ما أكلوه في بيوتهم أم لا فالنص عام مطلق

<sup>(</sup>١) الفرقان بين أو لياء الرحمن وأولياء الشيطان ضمن الفتاوى :ج١١ / ص:٢٧٥-٢٨١ .

<sup>(</sup>٢) مدارج السالكين ج: ٢/ص: ٥١٠-٥١١.

وذلك لإفادة "ما" العموم والإفادة الفعل الإطلاق إذ من المعلوم أن دلالة الفعل على الحدث من باب دلالة المطلق، وكذلك يدل النص على أنه كان ينبئهم بأي طعام يأكلونه قليلاً أو كثيراً لأن حذف المفعول فيه دلالة على العموم.

#### (وَمَا تَدَخِرُونَ ﴾

"قرأ الجمهور:" تَذَخرون" بدال مشددة وأصله: إذتخر من الذخر فأبدلت التاء دالاً فصار: إذدخر ثم أدغمت الذال في الدال فقيل: إدّخر(١).

#### (وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي يُتُوتِكُمْ ﴾

فيه عموم "ما" وإطلاق دلالة الفعل أي كيف يكون هذا الإدخار في صندوق أو جدار أو في داخل الأرض إلا أنه مقيد بقوله "في بيوتكم" فلا يشمل ما يدخرونه خارج بيوتهم، وينبغي أن نعلم هذا العموم وهذا الإطلاق في النص لا يقصد به أن عيسى المنه كان ينبئهم بكل ذلك، بل المقصود أنه كان ينبئهم بكل جنس من أجناس ذلك لأنه ليس من المعقول أن يصرف عيسى المنه حل وقته في إنبائية كهذه والله أعلم.

# (إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لَكُمْ ﴾

الإشارة بقوله "ذلك" إلى العلامات الأربع وإنما جعلها كلها آية للدلالة على أن واحدة منها لا تصلح أن تكون آية أو أنه أراد بقوله "لآية" الجنس (٢) وانظر إلى النص كيف بدأ أولا بحرف التوكيد "إن" ثم قدم الجار والمجرور لزيادة التأكيد وأدخل اللام على آية والجملة الإسمية تدل على الثبوت والاستقرار كل هذه

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ص:١٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر التفسير الكبير ج:٣/ ص:٢٢٧. البحر المحيط ج:٣/ص:١٦٧.

التأكيدات استخدمها للدلالة على قوة إنكار اليهود وتعنتهم وهي أيضاً تدلنا على مدى الثقة والطمأنينة التي كان عليهما عيسى الله فيما يدعو إليه.

## (D)

التخصيص بقوله "لكم" لا يدل على أن هذه العلامات لا تكون آية لغير هم بل إن المقصود بهذا التخصيص أنهم المقصودون بالدعوة على الخصوص.

#### (إن كُنتُر مُؤمنِينَ ﴾

إن هنا مستعملة للتهييج كأنه يصدر لهم كل هذه التأكيدات وهم لا يبالون بذلك فاستخدم أسلوب الشك بإيمانهم ليراجعوا أنفسهم لأن الإيمان بالله يدعوهم أن يقبلوا إليه المنابخ مذعنين بعد رؤية هذه الآيات، وبهذا ننهي الحديث عن آية عيسى المنابخ .

﴿ وَمُعَمَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَكَةِ وَلِأُحِلَ لَكُم بَعْضَ ٱلَذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِنْ تَكُر بِعَايَةٍ مِن زَيِّكُمْ فَاتَّقُوا اللهَ وَأَطِيعُونِ ﴾

## ﴿وَمُعَسَدِقًا ﴾

معطوف على محل "بآية" لأن محلها النصب على الحال فيكون المعنى: ورسولاً إلى بني إسرائيل بأني قد جئتكم بآية من ربكم وجئتكم مصدقاً لما بين يدي، وهذا فيما أحسب هو أحسن وجوه الإعراب لهذه الكلمة ولهذا بدأ به أبو حيان (۱) والمراد بقوله "ومصدقاً" الاعتراف والإيمان بأن ما بين يديه من الكتب التي أنزلها الله من التوراة وغيرها هي حق وصدق فلا يعقل في جانب الأنبياء والمرسلين إلا هذا فيصدق اللاحق منهم السابق هذا أولاً، وثانياً أن اللاحق يصدق السابق في كل

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣/ ص:١٦٧.

ما أخبر به عن ربه على لأن الأخبار الصادقة عن شيء واحد لا يمكن أن تختلف فيما بينها، أما ما ليس من باب الأخبار بل من باب التشريعات في الأمر والنهي فهذه قد تختلف من رسالة لرسالة ومن أمة لأمة تبعاً لتطور الإنسان في الوعي على مر التأريخ.

#### (لِمَا بَيْنَ يَدَئُ ﴾

ما موصولة وهي تفيد العموم أي لكل ما بين يدي، والمقصود من قوله: بين يدي أي من سبقه من الأنبياء والمرسلين لأن من كان قبلك فهو بين يديك فكأنه أمامك وهذا من مجاز اللغة.

#### (مِنُ التَّوْرَسَةِ ﴾

من بيانية فهي لا تفيد حصر المبين الذي هو ما بين يديه أي فعيسى المسلح المعنى المسلح المعنى المسلح المعنى البيان هو الذي جاء مصدقاً لكل ما بين يديه من التوراة وغيرها، ولعل غياب معنى البيان هو الذي جعل بعض المفسرين يحاول تعميم النص ظاناً عدم عمومه (۱).

# (وَلِأُحِلَ لَكُم بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ )

جاء عيسى الله مصدقاً وجاء ليحل بعض ما كان محرماً فلا يوجد تعارض بين الهدفين (٢)، فلو لا ضرورة تغيير التشريع في الحلال والحرام حسب وعي الناس واختلاف أوضاعهم لما كان هناك من داع لإرسال رسول جديد طالما الكتاب السابق لا يزال محفوظاً.

#### ﴿ وَلِأَحِلَ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير ج:٣/ ص:٢٣٠. البحر المحيط ج:٣ / ص:١٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر التفسير الكبير ج:٣/ ص:٢٣٠-٢٣١ حيث توهم التعارض.

يعني أن هناك محرماً وقوله: "لكم" أي لبني إسرائيل فإن الخطاب معهم وقد يشمل غيرهم ممن انتسب إلى ديانة موسى الملك من غير بني إسرائيل إن وجد.

# (بَعْضَ ٱلَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ ۗ)

أي لا كله فلم يكن الإنجيل ناسخا لجميع ما في التوراة والبعض يصدق على القليل والكثير وهو ضد الكل فالنص واضح الدلالة في أن عيسى الله جاء ليحل بعض ما حرم على بني إسرائيل وأكثر الذي أحله عيسى الله لبني إسرائيل كان قد حرم عليهم عقوبة على بعض أعمالهم.

# (وَجِشْتُكُم بِنَايَةٍ مِن زَيِكُمْ ﴾

أي حال كوني جنتكم بآية يريد عيسى الملك أن يقول لبني إسرائيل: جنتكم مصدقاً لما بين يدي و لأحل لكم... حال كوني معي آية تدل على صدقي في ادعاء الرسالة.

# (مِن زَيِحَمُ ﴾

فيه تلطف بهم حيث نسب الرب إليهم لا إلى نفسه أي أنه يقول لهم: إن ربكم الذي تؤمنون به هو الذي أرسلني إليكم ولم آت أنا من نفسي، وأحسب أن إعادة هذه الجملة للتأنيب لأن مُدَّعاهم أنهم يؤمنون بالله ويتبعون موسى والتوراة لا من أجل أنه موسى أو أن كتابه التوراة وإنما الطاعة لله رب العالمين.

#### ﴿فَأَتَّقُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾

هذه الجملة تؤيد ما ذهبنا إليه وإعادتها كالتوطئة لهذه الجملة.

#### ﴿ فَأَتَّقُوا اللَّهَ ﴾

أي اتقوا معصية الله كما تقول: اتق أباك أو انق المسؤول عنك والمراد

اتقاء المخالفة لأن العباد لله وكيف يتقون ربهم وسيدهم إنهم يريدونه ويتمنون النظر إلى وجهه الكريم ويسألون القرب منه دنيا و آخرة.

#### ﴿وَأَطِيعُونِ ﴾

لأني رسول منه إليكم فإذا عصيتموني فقد عصيتم الله لأني لا آمركم بأمر من ذات نفسى بل أنقل لكم أمره ونهيه وذلك هو ما أرسلني به اليكم.

# ﴿ إِنَّ اللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هَلَا اصِرَالًا مُسْتَقِيمً ﴾

الرب: في اللغة هو المالك ورب كل شيء مالكه (۱) تقول: رب البيت ورب الدابة ولا تريد إلا المالك، ولا يطلق "رب" على الله إلا مضافاً أو منادى أو محلًى بالألف واللام.

# ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ ﴾

أي مالكي ومالككم والطاعة والعبادة ليست لموسى بما أنه موسى ولا للتوراة لأنها التوراة وإنما الطاعة لموسى لأنه رسول من المالك وللتوراة لأن المالك أمر بها هي شرعه وللمالك أن يغير شرعه الذي شرعه ويرسل شرعه الجديد مع من يريد من مملوكيه.

#### (فَاعْبُدُونُ)

الطاعة مع الشعور بالمملوكية لمن تطيع تسمى عبادة فليس كل طاعة عبادة وإلا لكثر المعبودون، وأحسب أن الشعور بالمملوكية هو واسطة عقد الإيمان لأن الإيمان يتكون من هذه الأركان الثلاثة: الخالقية لله والمالكية لله والألوهية لله

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ١٠١.

وكل واحدة تستلزم ما بعدها فلأنه خالق كان مالكا ولأنه مالك كان له الأمر والنهي فهو الإله.

#### (هَنذَا مِرَدُ مُسْتَقِيدٌ ﴾

الإشارة إلى الشأن المفهوم من الجملة التي قبلها وهي: "إن الله ربي وربكم فاعبدوه" أي هذا الأمر والشأن وهو ربوبية الله لي ولكم وعبادة الرب الذي نعترف به جميعاً هذا صراط مستقيم، كما نقول الآن: هذا محل اتفاق فالأمر المتفق عليه بيني وبينكم أن الله هو الرب وهو المعبود فتعالوا نحقق هذا الأمر.

وهذا النداء ينادي به كل نبي ورسول جديد وهو نفسه الذي نادى به محمد رسول الله ﷺ اليهود والنصارى قال تعالى: "تعالوا إلى كلمة سواء.." إلى آخر الآية وسوف يأتي الكلام عليها في هذه السورة.

# ﴿ فَلَمَّا ٓ أَحَسَّ عِيسَو مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَكَادِى ۚ إِلَى ٱللَّهِ قَالَ ٱلْمَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَكَارُ اللَّهِ مَامَنًا بِاللَّهِ وَأَشْهَكَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾

الإحساس الإدراك ببعض الحواس الخمس يقال: أحسست الشيء وحسست به وتبدل سينه ياء فيقال: حسيت به ذكر هذا أبو حيان (۱) وقال في الكشاف: "فلما أحس: فلما علم منهم الكفر علماً لا شبهة فيه كعلم ما يدرك بالحواس "(۱).

## (مِنهُمُ الْكُفرَ)

لأن الكفر بالرسول كفر بمن أرسله بعد بيان الدليل أنه رسول ممن أرسله

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ج٣ ص١٧١ .

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج١ ص٤٣٢ .

وادعاء الإيمان بالله مع الكفر بمن يرسله الله كالإيمان بملك أو رئيس مع إنكار القانون الذي يحكم به فهل يقبل أحد من ملوك الدول ورؤسائها بمثل هذا الإيمان ؟

#### ﴿ فَلَمَّا آحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ ﴾

هل ينبغي أن نسأل كيف أحس عيسى الله الكفر من بني إسرائيل؟ إذا كان يدعوهم ويثبت لهم انه رسول بكل نوع من أنواع الآيات التي جاءهم بها هل هذا العلم يقل عن الإحساس حتى نسأل كيف أحس عيسى منهم الكفر؟ إنه الولع بالفضول الذي لا طائل تحته أبداً.

## ﴿ قَالَ مَنْ أَنْصَكَادِي إِلَى اللَّهِ ﴾

من: اسم استفهام مبتدأ وأنصاري: جمع ناصر مضاف إلى ياء المتكلم و"إلى الله" الجار والمجرور متعلق بأنصار لأنه اسم فاعلين، وكل الرسل والدعاة يقفون هذا الموقف كل رسول يعرض دعوته ويفتش ويسأل عمن يقوم معه بالدعوة إلى الله عرض رسول الله على القبائل العربية في مكة وفي الطائف وفي موسم الحج فهدى الله الأوس والخزرج لأن يكونوا من أنصاره.

من أنصاري؟ في ماذا؟ لم يذكر عيسى الله ذلك لأن بني إسرائيل كلهم يعلمون أنه الله مشغول بدعوة الناس إلى ربهم لأن ربهم أرسل إليهم شريعة جديدة معه وهم لا يريدون أن يصدقوه رغم الآية الباهرة التي معه.

من أنصاري في الدعوة إلى الإيمان بالله، النص مكشوف ظاهر ولا أدري لماذا تاه كثير من المفسرين في بيان هذا النص (''؟!!.

<sup>(</sup>۱) انظر البحر المحيط ج:٣/ ص:١٧٣. الكشاف ج:١/ ص:٤٣٢. التفسير الكبير ج:٣/ ص:٣٣٣. التفسير الكبير ج:٣/ ص:٣٣٣.

# ﴿إِلَى اللَّهِ ﴾

وليس إليه هو الله إنه يسأل عمن يناصره في عودة الناس إلى الله لا إليه ولا إلى موسى لا إلى التوراة ولا إلى الإنجيل المهم أن ترتبط المشاعر بالله وهي تمارس تعاليم دينها واتباع رسولها ولا ينبغي لهم أن يضلوا فيتبعوا الرسول أو الكتاب بمعزل عن الشعور باتباع المالك الحقيقي على .

إذا كان الملك واحداً فهل يجوز التمسك بالقانون الملغي حباً بالقانون؟ هل نتبع القانون من أجل الملك؟ أم نتبع الملك من أجل القانون؟ هل نحب القانون لأنه جاء من الملك؟ أم نحب الملك لأنه شرع لنا هذا القانون؟ إن تحديد الموقف بين هذين الاتجاهين هو رأس الأمر كله وهذا الفرقان قد غاب عن الكثير من أهل الكتاب فضلوا الطريق ونخشى أن يكون سارياً في بعض الاتجاهات المذهبية والطائفية في الإسلام.

وفي هذا النص رد على الذين يتوهمون أن عيسى الله المهاد بل للدعوة فقط أو بما يسمونه الوعظ فالنص الذي أمامنا صريح في طلب النصرة في الدعوة وإذا قام أعداء الدعوة لرد أتباعها وإيذائهم فبماذا تكون النصرة عندئذ؟. ثم يقال إن هؤلاء المناصرين في الدعوة سوف ينهال عليهم الأذى من أعداء الدعوة فماذا يكون موقف هؤلاء المناصرين؟ ألا يدافعون عن أنفسهم؟! يصرح الإنجيل المعترف به عند النصارى بنص قاطع يقول عيسى الله : "ما جئت لألقي سلاماً بل سيفاً " إلى آخر النص الإنجيلي ، إن كل الرسل يستقون من عين واحدة والجهاد شريعة الدعاة.

(فَلَمَّا آحَسَ عِيسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِى ...) "لو آمنوا لاختلف الموقف وإنما تطلب النصير عند وجود عدو لا قبل ذلك وهي مسألة واضحة وجلية نص

عليها القرآن الكريم ولكن الولع باختلاق الخلاف والتأويل لا يترك أهله (١).

#### ﴿ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَصَارُ اللَّهِ مَامَنًا بِاللَّهِ وَأَشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾

الحواري: يقال الحواري على خاصة الرجل وعلى شدة البياض لأن الحور هو نقاء بياض العين ويطلق الحواري على القصاً الذي يبيِّض الثياب والبحث في سبب التسمية ومن هم أو كم كان عددهم ليس فيه غناء في التحليل ولذلك نكتفى بما ذكرناه في بيان الإسم فقط.

#### ﴿ غَنُ أَنْسَكَارُ ٱللَّهِ ﴾

من أنصاري؟ نحن أنصار الله إنهم فهموا تماماً أن مناصرة عيسى الناسة ليست مناصرة لشخص عيسى الناسة وإنما هي مناصرة لله لأن عيسى الناسة لا يدعو إلى نفسه فليس ما يدعو إليه فكراً ولا مذهباً إنه يدعوا إلى التسليم لله لأن الله أرسله بتشريع جديد، إنهم الحواريون فعلاً لا حواريو عيسى الناسة فقط إنهم الفئة المخلصة الصافية من كل كدر في توجهها لله رب العالمين عبادة وطاعة.

وإياك أن يُخطِر الشيطان عليه اللعنة في قلبك أن كلامنا فيه غض لمقام الرسل والدعاة إنهم الأدلاء على الطريق ننام ويسهرون ونكل ويجاهدون ونخلد إلى الراحة ويتعبون إنهم يرون ونعلم فأنى لنا بمزاحمتهم؟!! إنا على آثارهم فان نضل بإذن الله.

#### ﴿ عَامَنًا بِأَنَّهِ ﴾

من آمن بشيء ناصر ذلك الشيء لأن إيمانك بشيء يكون جزءاً من شخصيتك فهل أنت قادر على عدم مناصرة نفسك؟!! الإيمان بالله خالقاً ومالكاً وإلهاً

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج:٣/ ص:١٧٣.

لا يدع في نفس المؤمن كسلاً ولا خمولا بل يتحول إلى طاقة يصعب على البعيد عن الإيمان تفسيرها.

# (وَأَشْهَا مُ إِنَّا مُسْلِمُونَ ﴾

واشهد: من المعلوم أن الشاهد أجنبي عما يشهد له وبه إنهم استسلموا شه لا له النيخ وعلى من حضر وعلم هذا الاستسلام أن يشهد على ما علم، إن الرسل صلوات الله وسلامه عليهم شهداء لله على خلقه قال تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلَنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَداءً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (١) وقال : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِمْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِمْنَا بِكَ عَلَى هَنُولَا مِ شَهِيدًا ﴾ (١).

## (بِأَنَّا مُسْلِمُونَ )

إسلام الوجه شه خضوع الفكر والقلب خضوع عبد لمالكه هذا هو الدين الذي يحاسب الله الناس عليه وعندما يكون القلب مستسلماً لمالكه فلن يوقفه تبديل الشرائع ولا النقل من دين إلى دين ولا الأخذ عن رسول إلى الأخذ عن رسول آخر، الرسل والشرائع وسائط للتلقي عن مالك الوجود ما يريد وما سمي الرسل رسلاً إلا للتأكيد على هذا المعنى.

# (رَبَّنَا ءَامَثَا بِمَا آزَلْتَ وَآتَبَعْنَا الرَّسُولَ فَاصْحُبُنَا مَعَ الشَّهِدِينَ ﴾ (رَبَّنَا ءَامَثَا بِمَا آزَلْتَ )

ربنا صدقنا بكتابك الذي أنزلته على عيسى الله وهو الإنجيل.

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) النساء: ٤١.

#### (وَأَتَّبَعْنَا الرَّسُولَ ﴾

الرسول هو الدليل على مراد الرب من كتابه الذي انزله عليه فإتباع الرسول إتباع للكتاب وإتباع الكتاب إتباع للرب المالك الذي يملك الأمر والنهي وحده على مملوكية.

# (فَأَكْتُبْنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ )

(أَكُتُبُكُ): أي فتقبلنا، ومع الشاهدين أي مع الشاهدين من المؤمنين بدليل "لتكونوا شهداء على الناس" فالرسل تشهد على أممها والمؤمنون من كل أمة يشهدون للرسل بالتبليغ وعلى الأمم بالإيمان لمن آمن وبالكفر على من كفر.

# ( وَمَكَرُوا وَمَكَرَاللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَنْكِينَ )

#### (وَمَكُرُوا)

المكر:الاحتيال والخديعة (١) وقيل أصل المكر: من الاجتماع على الأمر وإحكامه ومنه يقال امرأة ممكورة: أي مجتمعة الخلق وإحكام الرأي يقال له الإجماع فلما كان رأيهم رأيا محكماً قوياً مصوناً عن جهات النقص والفتور سمي مكراً (٢).

#### ﴿ وَمَكُرُوا ﴾

أي بنو إسرائيل الذين أحس منهم عيسى الله الكفر فالمكر إنما ترتب على كفرهم فلا يصح تفسير كفرهم بإرادة قتله كما توهمه بعضهم،

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير: ج:٣/ ص: ٢٣٥ – ٦٣٢.

والمراد بمكرهم: التخطيط لقتله والخلاص من الدين الجديد لتسلم لهم مكانتهم عند قومهم.

#### (وَمَكْرَاللهُ

قيل أن نسبة المكر إلى الله إنما جاءت للمشاكلة مثل قوله تعالى: ﴿ وَجَزَّوُا مَيْكِةً مِثَلُهُا ﴾(١) ومثله مقابلة المخادعة بالمخادعة والاستهزاء بالاستهزاء، وقيل: إن معاملة الله معهم كانت شبيهة بالمكر فسميت بذلك.

ورأي ثالث يقول: إن المكر عبارة عن التدبير المحكم الكامل وهو بهذا المعنى يجوز أن ينسب إلى الله، ذكر هذه الأقوال الإمام الرازي رحمه الله(٢).

وأحسب أنه يمكن أن يفسر مكر الله على سنته الموضوعة في الخلق كله وهي أنَّ فاعل الشر يدور حوله شره ولعل المثل "من حفر بئراً لأخيه وقع فيه" هو محاولة للتعبير عن هذه السنة ويكفيك أن يوصف صاحب عمل الشر بالشر نفسه، والأكثر من هذا وضوحاً أن المكر الإلهي جعل عمل الماكر يرتد عليه أنظر إلى الكذاب فبعد أن أراد أن يصدقه الناس في غير الواقع جازاه الناس برد قوله حتى في صدقه، وإضافة إلى ذلك ما يتفق عليه الآن الباحثون في علم النفس أن الأفكار الشريرة التي يرسلها الدماغ إلى الآخرين تحيط به أولاً وتؤدي به إلى عواقب سيئة (۱)، واقرأ إن شئت قوله تعالى: ﴿ وَأَحَكَمَاتُ بِهِ عَطِيتَ الْعَجْبِ. (۱)، تر العجب.

<sup>(</sup>۱) الشورى: ٤٠.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج:٣/ ص:٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) حواسك الزائدة في خدمتك ــ هيرولد شيرمان ــ ص:٧٠

<sup>(</sup>٤) البقرة: ٤١.

# 

. الأنه الأقدر على الإحكام أو لأنه وضع سنة أن دائرة السوء تدور على المسيء.

﴿ إِذَ عَالَى اللَّهُ يَعِينِهِ إِنْ مُتَوَقِّ لِكَ وَرَافِكَ إِلَّهُ وَمُمَا فِي رُفَ مِنَ الَّذِينَ حَمَّواً وَيَعِلَ اللِّينَ الْتُعْرَافُ مَوْنَ اللَّذِينَ كَمْرُوا اللَّهِ يَوْمِ الْفِينَاءَ ثُمَّرُ إِلَّى تَرْجُ حُمْمً عَلَيْتُ مُ يَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَسْتَطِفُونَ ﴾

#### (底記配)

إِذْ ظَرِفِيةَ إِمَا لَقُولُه تَعَالَى" خَيْرِ المَاكَرِينِ" وَإِمَا لَقُولُه تَعَالَى "وَيَمَكُرُ الله" ذكر تَلَكُ الزَمْخَشْرِيُ<sup>(٢)</sup> وَلَكُنَ الأُولَ هُو الأَرْجِحِ وَلَهَذَا بِدَأَ بِهِ رَحْمُهُ الله .

## (يَعِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِيكَ وَرَالِعِثُكَ إِلَّهُ ﴾

التأكيد بأن وتخولها على ضمير المتكلم وهو الله على كان النزع أي عامل من عوامل الخوف التي يمكن أن تنال من نفسية عيسى عليه السلام، فاليهود يتآمرون على قتله والحق يقول لله لن يقتلوك بل أنا الذي أتوف الله والحق يقول لله لن يقتلوك بل أنا الذي أتوف الله والحق يقول لله لن يقتلوك بل أنا الذي أتوف الله والحق يقول لله علم علم علم سلين قان يقتل رسول قط.

#### ﴿ لِيِّهِ مُتَوَفِّيكَ ﴾

متوفيك: أحصى الزمخشري رحمه الله وجوه التأويل في هذه الكلمة فقال: إنى متوفيك: أي مستوفى أجلك ومعتاه: إنى عاصمك من أن يقتلك الكفار

<sup>(</sup>١) الكشلف ::ج١ /ص ٤٣٣ ..

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٦٧.

ومؤخرك إلى أجل كتبته لك ومميتك حتف أنفك لا قتلاً بأيديهم، وقيل: متوفيك: قابضك من الأرض من توفيت مالي على فلان إذا استوفيته، وقيل: متوفيك أي متوفي نفسك بالنوم من قوله تعالى: "والتي لم تمت في منامها" ورافعك وأنت نائم حتى لا يلحقك خوف تستيقظ وأنت في السماء آمن مقرب(١).".

#### (وَرَافِعُكَ إِلَّ ﴾

الرفع: نقل من سفل إلى علو<sup>(۲)</sup> والواو العاطفة لا تقتضي الترتيب مما أحدث احتمال الرفع قبل الوفاة النهائية قبل استكمال أجله عليه السلام.

والرافع هو الله ولهذا لا ينبغي أن تستشكل عملية الرفع بالقياس على القانون الطبيعي للكون وللإنسان طالما أن الرافع هو خالق الكون وقوانينه والإنسان وأحكامه أمام هذا القانون ومنه "سبحان الذي أسرى بعبده" قلم يسر هو وإنما أسرى به على .

#### (i)

قال الزمخشري: إلى سمائي ومقر ملائكتي (٣) وقال الرازي: إلى محل كرامتي وجعل ذلك رفعاً إليه للتفخيم والتعظيم ومثله قول الله تعالى عن إبراهيم: ﴿ وَقَالَ إِنِي دَاهِمُ إِلَى رَبِي سَيَهِدِينِ ﴾ (٤)، وإنما ذهب إبراهيم على من العراق إلى الشام وقد يسمى الحجاج زوار

<sup>(</sup>١) الكشاف: ح١ /ص:٣٦٤-٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج ٣ /ص١٧٧ .

<sup>(</sup>٣) الكشلف: ج١ /ص:٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) الصاقات: ٩٩.

الله ويسمى المجاورون لمكة جيران الله والمراد من كل ذلك التفخيم والتعظيم فكذا هاهنا أو يكون معنى "ورافعك إليً" أنه يرفع إلى مكان لا يملك الحكم عليه فيه غير الله(١).

والنص القرآني يتخاطب مع الإنسان وبلغة هذا الإنسان، الإنسان بكل ما هو عليه أو بكل ما فيه من فكر وخيال من وجدان وإحساس من حب وكره من. ومن. ولهذا لا يجوز في أي حال أن نتجه في تفسير المحتوى النصبي في القرآن إلى اعتباره يخاطب جهة دون جهة أخرى لقد أسرف المتكلمون في الحديث عن نسبة الرفع إلى الله ففسروا الرفع ما هو؟ ثم السفل والعلو ما هو؟، وجرهم ذلك إلى تفسير المكان والحيز إلى الظرف والمظروف ولو أنهم رحمهم الله إذ بحثوا ذلك جعلوه بحثاً فلسفياً يخص علية القوم من الفلاسفة وممن جرى مجراهم بعيداً عن القرآن الكريم لما عارضهم أحد ولكنهم أصروا أن يكونوا أئمة العقيدة ودعاة الدين فرفضتهم أنفسهم قبل أن يرفضهم الناس وإن كنت في شك من هذا فهات لي بواحد فرفضتهم أنفسهم قبل أن يرفضهم الناس وإن كنت في شك من هذا فهات لي بواحد فرفضتهم لا يرنو ببصره إلى السماء وهو يريد ربه على إن الله خاطبنا وتخاطب معنا فكراً وخيالاً فإن كان في باب الفكر قال لنا: "ليس كمثله شيء" فإنه بشرنا برويته يوم القدوم عليه في دار ضيافته الجنة، وإنه وصف لنا نزوله وإنزال كتابه وإنزال لمالككة بعيداً عن مفاهيم الفلاسفة في التفريق بين العلو الحقيقي والنسبي وما إلى ذلك.

إن الأنبياء والمرسلين جميعاً وهم أعرف الناس بل أعلم الخلق بربهم علمونا أن الله في قبلة المصلي وأن نعبد الله كأننا نراه وأن الله جاء في المنام إلى محمد في في أحسن صورة كل هذا التعليم يتعامل معه المسلمون فقها وعبادة ولا

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج٣ /ص٢٣٨ .وأنظر البحر المحيط ج٣/ص١٧٧ .

يبالون في خلاف المتكلمين ولا الفلاسفة إن منطقة الخيال لها حصة في العقيدة لا يجوز إنكارها ولا السطو عليها وأنى لهم ذلك؟!!.

إن الله رفع عيسى الله إليه وكفى بلا تشبيه ولا تأويل ذلك أسلم لعبادتنا وأحكم لعقيدتنا وأرضى لمشاعر حبنا لله على.

#### ﴿ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾

ننزهك من أن ينالوا منك سواء فيما يمكرون من التخطيط لقتلك أو تلويث سمعتك أو القضاء على رسالتك إن الطهر والبقاء لك لا لهم.

# (وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَّ يُومِ الْقِيكَمَةُ ﴾

الذين اتبعوه هم أنصاره من الحواريين ومن كان على شاكلتهم إنهم الذين عرفوا الحق لأهله عرفوا الدين أنه إسلام الوجه لله والرسل والكتب تتبدل حسب مشيئة الله ولولا معرفتهم هذه لما سهل عليهم الانتماء إلى دينك وشريعتك وكتابك وترك ما كانوا عليه من ديانة موسى الملكية.

ولم يقل فوق الذين كفروا بك أو بشريعتك أو بكتابك الذين اتبعوك فوق الذين كفروا هذا أولاً وثانياً: إن عيسى المسلام بشر بنبي يأتي من بعده وبعد مجيء محمد الله لم يستطع الذين كفروا من النصارى على طول أربعة عشر قرناً أن يعارضوا معجزته القرآن الآية الظاهرة على صدق رسالته فمن قامت عليه الحجة في رسالة محمد ولم يتبعها لم يكن من الذين اتبعوا عيسى المسلام بل هو ممن خالفوا أمره وشريعته وهو من الذين كفروا ،وبهذا الفهم الواضح يكون أتباع محمد هم الذين اتبعوا عيسى المسلمون فوق النصارى على الرغم من ضعف قوتهم المادية.

إن النصارى ولحد اليوم يخشون من فتح حوار بين الأديان أو بين شرائع هذه الأديان إنهم مهزومون في قرارة أنفسهم وإن ارتفعت سطوتهم وملكوا وسائل التدمير.

# (إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيدَمَةُ ﴾

هكذا الأمر هو نفسه إن الله ختم رسالاته بالإسلام، وأنبياءه ورسله بمحمد و المالك أعلم بخلقه وشرعه إننا فوقهم منهجا ورسالة إنسانية ونزاهة حبا ورحمة عدلاً وجهاداً وتلك هي قوائم الحياة لا ما هم عليه من ضد ذلك كله.

# (ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلِغُونَ ﴾

إن الله بشر عيسى الله برفعه إليه وتطهيره من أن يتدنس بمكر أعدائه كما بشرك بأن الذين يتبعون تعاليمه والتي منها إتباع محمد على عند بعثته، هؤلاء وأولئك سيكونون فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة وفي يوم القيامة سيعرض الجميع على الله وهم فريقان: الأول: اليهود الذين لم يتبعوا عيسى الله إلى حين بعثة محمد على والثانى: اليهود مع النصارى من الذين لم يتبعوا محمداً على .

# (ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعُكُمْ)

وعد ووعيد بشارة ونذارة مرجع الكل إلى الله لا ظلم اليوم و لا تحريف.

# (فَأَخَكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَاكُنتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ ﴾

الخطاب يتحدث عن مسألة خاصة وهو موقف الكفر والإيمان بالرسل والاختلاف في ذلك ولهذا جاء النص على الحكم فيما كانوا فيه يختلفون فقط وإن كان الحكم عاماً وشاملاً في ذلك اليوم.

# ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي ٱلدُّنْيَ وَٱلْآخِرَةِ وَمَا لَهُم مِن نَّعِيرِينَ

# اللهِ وَأَمَّا ٱلَّذِيرَ عَامَنُوا وَعَكِمُواْ الْفَهَالِحَاتِ فَيُوَفِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾

## ﴿ مَٰٓلُمَّا ٱلَّذِينَ كَغَرُوا ﴾

قلنا المقصود بالذين كفروا ليس الذين يكفرون بالله ولا بعموم الأنبياء والمرسلين وإنما المقصود بهم أناس من أتباع موسى الطبيخ يؤمنون بالله وبموسى والتوراة ولكنهم يريدون أن يقفوا في وجه إرسال الرسل من بعد موسى الطبيخ إنهم يريدون أن يتحكموا على الله فلا يرسل بعد رسولهم رسولاً إنهم لا ينتمون إلى اليهودية حباً في الله بل ينتمون إلى الله حباً باليهودية والفارق كبير وكبير جداً بين أن تحب غير الله من أجل الله وبين أن تحب الله من أجل غيره الأول إيمان والثاني كغر الأول ينظر إلى الله أو لا والثاني ينظر إلى الخلق أولاً.

# (فَأَعَذِ بُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا ﴾

# (فَأَعَذِبُهُمْ )

إنه عذاب مفزع حقاً إنها المواجهة مع الحق نفسه على لو وجه هذا التهديد ملك من ملوك الدنيا إلى أحد رعاياه لارتعدت منه الفرائص ولكابد الليل قلقاً وأرقاً فكيف به إذا صدر من ملك الملوك وبصيغة المضارع التي تقتضي التجدد؟.

#### (عَذَابًا شَكِيدًا ﴾

الشدة: القوة وشديد صيغة مبالغة فهو عذاب قوي جداً.

#### (فِ ٱلدُّنْيَ ا وَٱلْآخِرَةِ ﴾

يكفى من عذاب الدنيا لهم أن الله لا يكلؤهم بل يكفي من العذاب أن يُحرم

الإنسان من لذة الإستناد في كل شؤونه إلى الله رب العالمين فكيف به إذا سلط عليه أول ما سلط نفسه وأهله كيف به إذا انفرط عليه أمره وصحته وأسباب حياته أنى له السعادة وقد فرغ قلبه من جلال الله.

#### ﴿ فِ ٱلدُّنْيَكَ ﴾

صدق ابن عطاء الله السكندري حيث قال: " جل ربنا أن نعامله نقداً فيعاملنا نسيئة "(١).

#### ﴿وَالْآخِرَةِ ﴾

وأقل ما فيها الحرمان من لقاء الله والنظر إلى وجهه الكريم وأما أصناف العذاب المعدة للكافرين في جهنم فتقشعر لذكرها الأبدان.

## (وَمَالَهُ مِن نَعِيرِينَ )

وأنى لهم ثم أنى لهم إذا كان الله هو نفسه المعذب فمن ينصرهم على الله رحماك يا رب.

وبعد هذا التحليل الموجز لهذه الآية نتساءل: هل هذا الخطاب موجه أصالة للذين كفروا ولكن المقصود به أهل الإيمان؟ والراجح هو الثاني فإن الذين كفروا لو صدقوا بمثل هذا الخطاب لآمنوا إنه خطاب للذين آمنوا إخباراً وتخويفاً.

# ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ وَامْنُواْ وَعَكِمِلُواْ الْقَسَلِحَاتِ ﴾

في الذين كفروا اكتفى بذكر الكفر منهم لأن من كفر فقد بلغ القمة في استحقاق العذاب ولكن "في الذين أمنوا" فلا يستحق الإنسان على مجرد الإيمان

<sup>(</sup>١) الحكم العطائية ص:٣٠

أعلى المراتب من النعيم، الكفر عملية هدم لا تبقي ولا تذر والإيمان بناء بناء بناء بناء بناء بناء بناء بداجة إلى كل الحاجيات والتكميليات ليكون البناء جميلاً والسكن فيه مريحاً وممتعاً.

#### (ٱلصَّكلِحَاتِ)

تحتمل الألف واللام في الصالحات عدة وجوه: فإن كانت هذه الصالحات معهودة عند من سمع هذا الخطاب كانت عهديه وإن كان مقصود الشارع استيفاء كل أفراد الصالحات دلت على العموم وإن كان المقصود بالصالحات الأعمال المفروضة والتي هي مثل أركان الإسلام كانت الألف واللام دالة على الكمال.

ولا يغيب عن البال أن جمع المؤنث السالم إذا تجرد عن القرائن تكون أفراده أقل من جمع المذكر السالم والإثنان أقل من جمع التكسير.

# (فَيُوفِيهِمُ أَجُورُهُمُ )

أي يعطيهم أجورهم وافية كاملة غير منقوصة فجازاهم مع إحسانه لهم وعليهم وإنما جاء في هذه الآية بالفعل الدال على الغيبة لينزههم عن الحضور في مقام الجلال مع الذين كفروا، ثم هل المملوك يستحق أجراً على مالكه؟ إنه أعطانا وجودنا وصحتنا ووفقنا لفعل الخير وإليه ثم جازانا جزاء الأجراء بل جزاء الكرماء الحسنة بعشر أمثالها فله الحمد والمنة والثناء والمجد.

#### ﴿ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّالِمِينَ ﴾

قد يقال أن هذه التعقيبة تليق بالآية السابقة أكثر من موقعها هنا!! فلماذا جاءت هنا؟ ونجيب عن ذلك بما يأتي:إن نفي الحب لا يستلزم الكراهية فلو قيل في الذين كفروا إن الله لا يحبكم لكان لهم متنفس بالخلاص ولتعارض مع إيعادهم بالعذاب الشديد ولكن ذكر التعقيبة هنا فيه نوع من إدلال المؤمنين وأن ما يعطيهم

ربهم كأنه- ولله المثل الأعلى- لا منة له عليهم فإن هذا حقهم ولا يمكن أن يظلمهم حقوقهم لأنه لا يحب الظالمين فكيف يظلمهم هو على الله التعبير القانا: إنها مباسطة ومجاملة من حضرة الحق على لعباده أو كما يسميها علماؤنا السابقون- بالتنزل الإلهي-،إنه يجازيهم بالوفاء الكامل ويقول لهم أنا لا أحب الظالمين نعم الرب ربنا.

ويهذا تتتهي قصة عيسى عليه السلام





# الفصل الثالث عشر في الحجاج بين نبينا محمد ﷺ وبين أهل الكتاب

﴿ وَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الْاَيْنَ وَالْذِكِرَ الْحَكِيمِ ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِسَىٰ عِندَ اللّهِ كَمْثَلِ مَا خَلْتُكُهُ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ الْحَقُّ مِن رَبِكَ فَلَا تَكُن مِن المُسْتَرِينَ ﴿ فَمَن المُسْتَرَةِ مَن الْمِلْمِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَسِنَاءَنَا وَشِنَاءَكُمْ وَسِنَاءَنَا وَشِنَاءَكُمْ وَسَاءَنَا وَشِنَاءَكُمْ وَسَاءَنَا وَلِمَنَاءَكُمْ وَالْفُسُكُمْ أُمُّمَ نَبْتَهِلَ فَنَجْعَلَ لَمَنتَ اللّهِ عَلَى الْحَكِيمِ بِين ﴿ إِنَّ هَذَا لَهُو الْقَصَمُ وَالْفُسُكُمُ أُمُ مَن الْهِ إِلَّا اللّهُ وَإِن اللّهُ وَإِن اللّهِ عَلَى الْحَكِيمُ ﴿ إِنَّ فَإِن اللّهِ اللّهُ وَإِن اللّهُ وَإِن اللّهُ عَلَيْمُ الْمُعْمِدِينَ ﴾ وَاللّهُ عَلَيمُ اللّهُ وَإِن اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ اللّهُ وَلا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ

في هذه الآيات الكريمات يصل الحجاج بين النبي وبين أهل الكتاب ذروته ويقف الفريقان وجهاً لوجه في نظرتهما إلى عيسى وإبراهيم فالنبي يلي يعلن أن عيسى عليه السلام عبد من عباد الله اصطفاه الله لنبوته ورسالته بعد أن ختم به الإعجاز في خلق الإنسان فقد خلق الله آدم من غير أب ولا أم وخلق حواء من أب

من غير أم وخلق عيسى من أم من غير أب وكذلك يعلن النبي أن إبراهيم لم يكن يهودياً ولا نصرانياً وهي بديهية لا تحتاج إلى دليل ولا جدل وأهل الكتاب يدعون غير ذلك في عيسى وإبراهيم عليهما السلام.

# ﴿ ذَالِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ ٱلْآيَنتِ وَٱلذِّكْرِ ٱلْحَكِيمِ

#### (ذَلِكَ )

اسم إشارة أشار به إلى ما سبق من قصص وأخبار عن عيسى وزكريا ومريم وأمها وهو مبتدأ والفعل "نتلوه" خبره

#### (نَتْلُوهُ)

نقول تلا فلان فلاناً في السفر إذا سافر بعده وجاء هذا تلو هذا إذا جاء بعده ،هذا هو المعنى اللغوي للكلمة ١ فيكون المعنى على هذا أن ما سبق من قصص عيسى وزكريا ومريم وأمها نذكره لك بعد أن ذكرنا لك ما قبله من الآيات السابقة ومن الذكر الحكيم

#### (عَلَيْكَ )

استعمال على يفيد الاستعلاء فالمناو عليه صلى الله عليه وسلم فيه من الشدة والتقل من ناحية المنزل وليفيد استعلاء المنزل جل جلاله على المنزل عليه صلى الله عليه وسلم ، هذا مع أنه كان ينزل عليه شيئا تلو شيء

#### (مِنَ ٱلْآيِئتِ ﴾

قال في الكشاف خبر بعد خبر أو خبر مبتدأ محذوف "٢ تقديره هو من الآيات ومعنى الآية على قول الزمخشري (خبر بعد خبر ) ذلك نتلوه عليك وذلك من الآيات لأن تعدد الخبر على نية تعدد المبتدأ وهذا لا يصح إلا بإخراج نتلو عن

معناها اللغوي إلى معنى الإنزال وهو يذهب يجمالية النص بل يروحه أيضاً فإن في معنى الإنزال شيئاً بعد شيء غير الإنزال المطلق والتأكيد على أن ما ذكره الله من ألبياء عيسى وزكريا ومريم وأمها عليهم السلام هو صحيح وهو صحق كما ذكره له من الآيات السابقات ليواجه النصارى بثبات وحزم هو روح هذا النص ويذهب به تأويل الزمخشري رحمه الله ، قال أبو محمد الين عطية " من ليبان الجنس "٣ ويكون المعنى عليه أن ما ذكرناه الك عن عيسى وزكريا ومريم وأمها الجنس الآيات السلبقات التي نكرناها الك قبل هذه وما ذهب إليه أبو محمد هو الراجح في التأويل فإنه يبقى على جمالية النص وروحه في أن واحد وانتقد أبو حيان ما ذهب إليه أبو محمد الين عطية بما لا يلزم قال : " إن تقدير من البيانية بالموصول فيكون ما قبلها مسلوياً لما يعنها كأن يكون المتلو من قصص عيسى ومن قبله هو جميع الآيات "٤ وهذا غير لازم فإذا قلت: الشتريت كيلة من القمح لا يصح أن تقدر بالموصول فيقال: الشترى كيلة التي هي القمح كله وأحسب أن ذلك لا يقول به أحد في كل موضع.

## (مِنَ ٱلْأَيْنَتِ)

أجاز الزمخشري أن يكون اسم الإشارة "تلك" بمعنى الذي و "نتلوه" صلته و "من الآيات" خبر المبتدأ "تلك" فيكون المعنى على هذا التقدير الذي نتلوه عليك من الآيات وهذا وإن أجازه الكوفيون(") إلا أنه يضعف معنى الآية وقوة دفعها في ميدان الحجاج مع الخصوم وأي فائدة جديدة في الإخبار عن نلك بأنه من الآيات؟

(وَالنِّكُو الْعَكِيمِ)

<sup>(</sup>١) لنظر الكشاف ج: ١/ ص:٤٣٣. البحر المحيط ج:٣/ ص:١٨٢.

معطوف على الآيات قال أبو حيان: ومن جعلها للقسم وجواب القسم: "إن مَثَل عيسى" فقد أبعد (١).

#### (وَالذِكْرِ الْحَكِيمِ)

أي أن ذلك المتلو من جنس آيات الله ومن القرآن الكريم فإن القرآن هو الذكر وهو الذكر الحكيم وقيل: الذكر الحكيم اللوح المحفوظ الذي نقلت منه هذه القصص وجميع الكتب(٢).

ويطلق الذكر ويراد به ضد النسيان ويطلق ويراد به الصيت والثناء قال تعالى: ﴿ مَنْ وَالْفُرْمَانِ ذِي اللَّهِ الْفُرِ عَلَى ذكر اللسان وعلى ذكر القلب (٣).

#### (الْعَكِيدِ)

يطلق الحكيم ويراد به العالم ويطلق ويراد به: صاحب الحكمة ويطلق أيضاً على: المتقن للأمور (٤).

# ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَّ خَلَقَكُه مِن ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾

أجمع المفسرون على أن هذه الآية نزلت عند حضور وفد نجران على رسول الله وأها.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:١ /ص:١٨٣.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح ج:٣ / ص:٩٩.

<sup>(</sup>٤) مختار الصحاح ص: ٦٩.

<sup>(</sup>٥) التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٤٢.

وكان من جملة شبههم أن قالوا: يا محمد أنت سلمت أن عيسى لا أب له من البشر فوجب أن يكون أبوه الله تعالى الله عما يقول الظالمون فكان الرد عليهم بآدم فإنه لا أب له ولا أم باتفاق أهل الأديان فلتقولوا: آدم ابن الله!!!(١) إن عيسى مثل آدم بل آدم أولى بالنبوة إذا كان ما تزعمون صحيحاً لأنه لا أب له ولا أم إنه قياس بالأولى كما يسميه الأصوليون.

# ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمُّ ﴾

ذهب بعض المفسرين إلى تفسير كلمة "مثل" بالصفة ولهذا يكون تقدير الآية عندهم أن صفة عيسى من حيث التكوين بدون أب كصفة آدم بدون أب و لا أم ألم ألم)، وقريب من هذا ما قال الزمخشري" إن شأن عيسى وحاله الغريبة كشأن آدم وأورد الزمخشري على نفسه إيرادا وهو: "فإن قلت: كيف شبه به وقد وجد هو بغير أب ولا أم ؟ قلت: هو مثيله في أحد الطرفين فلا يمنع اختصاصه دونه بالطرف الآخر من تشبيهه به لأن المماثلة مشاركة في بعض الأوصاف ولأنه شبه به في أنه وجد وجودا خارجا عن العادة المستمرة وهما في ذلك نظيران ولأن الوجود من غير أب وأم أغرب وأخرق للعادة من الوجود من غير أب وأم أغرب وأخرق للعادة من الوجود من غير أب وأم أغرب عطية ذهب للتفريق بين قولنا: فيما هو أغرب مما استغربه "أ، ولكن أبا محمد بن عطية ذهب للتفريق بين قولنا: هذا مثل هذا بكسر الميم وسكون الثاء وبين قولنا: مثل هذا كمثل هذا فإن المثل

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير:ج:٣ / ص:٢٤٢.

<sup>(</sup>۲) نفسه:ج۳ /ص:۲٤۲.

<sup>(</sup>٣) الكشاف: ج١/ ص: ٣٣٤.

عنده يختلف عن المثل المثل بالفتح بعنى الصورة الذهنية للشيء فيكون معنى الآية أن ما تتصوره النفوس والعقول من عيسي هو مثل المئل الذي تتصوره من آدم إذ أن الناس كلهم مجمعون على أن الله تعالى خلقه بدون فحل يقول رحمه الله وكذلك قوله تعالى: " مَثَّلُ الجنة " عبار ة عن المُتَصُّور منها " قال رحمه الله: " وفي هذه الآية صحة القياس- بقصد أن فيها دليلاً على صحة القياس- أي إذا تصور أمر آدم قيس عليه جواز أمر عيسى" وبهذا ينحل الإشكال في دخول الكاف على مَثل قل رحمه الله: "والكاف في "كمناً لله السم على ما ذكرناه من المعنى" أي على تقدير الجملة هكذا مَثُل عيسى مثل مَثُل آدم عليهما السلام وأحسب أن الفارق واضح بين المثل والمَثل فإنك عندما تقول هذا مثل هذا تقصد الشبه في الوجود الخارجي وأما إذا قلت: هذا مَثل هذا على الصورة الذهنية فلا بصح لأنه لا يتصادق في الوجود، الوجود الخارجي مع الوجود الذهني على شيء واحد فيجب أن تقول مَثَل هذا كمثَل هذا وهنا تقع المشابهة في الصورتين الذهنيتين وهو كلام واضح على الرغم من عدم ظهور هذا الفارق لأبي حيان رحمه الله(١) وقول أبي محمد هو نفسه ما جعله أبو حيان قو لا ثالثاً في تفسير المَثْل حيث قال رحمه الله:" وجعل بعضهم المَثْل هنا من ضرب الأمثال وقال: العرب تضرب الأمثال لبيان ما خفى معناه ودق إيضاحه لمَّا خفى سر و لادة عيسى من غير أب لأنه خالق المعروف ضرب الله المَثل بآدم الذي استقر في الأذهان وعُلم أنه وُجد من غير أب ولا أم كذلك خلق عيسي عليه السلام بلا أب و لابد من مشاركة معنوية بين من ضرب به المَثْل وبين من ضرب له المَثْل من وجه واحد أو من وجوه لا يشترط الإشتراك في سائر الصفات

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج: ٣/ ص:١٨٤ .

والمعنى الذي وقعت فيه المشاركة بين آدم وعيسى عليهما السلام كون كل واحد منهما خلق من غير أب"(١)، فأنت ترى النص على المشاركة المعنوية وهي ذهنية لا خارجية فلله درك بن عطية.

#### (عِندَاللَّهِ)

أي فهذا المثل المضروب إنما هو عند الله" إن مثل عيسى عند الله كمثـل آدم" والصورة العلمية الثابتة في علم الله- ولا يقال الصورة الذهنية لعدم جواز إطلاق ذلك في جناب الله تعالى.

# ﴿خَلَقَتُ كُومِن تُرَابٍ ﴾

## (ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾

جاءت ثم التي تفيد الترتيب مع المهلة لتحكي لنا مراحل خلق آدم وإن شئت أن سمّها مراحل لتطوره من تراب ثم ماء ثم من الاثنين طيناً ثم طيناً لازباً ثم من حماً مسنون ثم صوره ويبسه فصار كالفخار إنها مراحل تقتضي الزمن من حيث حاجة المخلوق لا من حيث قدرة الله ثم قال للصورة الكاملة "فإذا سويته ونفخت فيه من روحي" كان آدم و لا أب و لا أم، وقد مر بنا شرح تعلق الخطاب بمن قبل أن يكون المخلوق في الخارج.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج: ٣/ ص:١٨٤-١٨٥ .

ولعل ما ذهب إليه ابن عطية في تفسير المثل كان حكاية لكون الحق يقول للصورة العلمية كن فتكون خارجاً والله أعلم.

# ﴿ ٱلْحَقُّ مِن زَّيِّكَ فَلَا تَكُن مِّن ٱلْمُمْتَزِينَ ﴾

الحق من ربك: أي هذا الحق أو هو الحق فالحق خبر مبتدأ محذوف بدل عليه السياق وهو تأكيد للدعم المقدم لرسول الله في أن ما قلناه لك وما نقوله الحق لا غيره وهي صورة لما ينبغي أن يكون عليه الداعية إلى الله من البقين والثبات وهو ما يحتاج إليه أكثر الدعاة اليوم.

#### (فَلَا تَكُنُ مِنَ ٱلْمُعَتَرِينَ )

لا: ناهية و "تكن": فعل مضارع مجزوم بلا الناهية والضمير المستكن في تكن اسمها ومن الممترين الجار والمجرور خبرها والتقدير: فلا تكن ممترياً ،وقد ذكرنا غير مرة أن النهي إنما يصح أن يوجه إلى القادر على القيام بالمنهي عنه فتقول للقادر على القيام وهو غير قائم: لا نقم فإن كان عاجزاً عن القيام فلا يصح أن تقول له لا تقم وكذلك إذا كان الشخص متلبساً بالقيام فلا يقال للقائم لا تقم بل يقال له اقعد أو غير ذلك مما هو غير القيام، وإنما قدمنا هذا لأن بعض المفسرين استظهر من هذا النهي إشكالا فقال: إنه "خطاب في الظاهر مع النبي وذلك غير جائز" وأجاب عما استشكله بجوابين: أولهما: أن الخطاب للأمة وإن كان ظاهره مع النبي أوثانيهما: أنه خطاب مع النبي أوثانيهما: أنه خطاب مع النبي المعنى: قدم على يقينك وعلى ما النبي عليه من ترك الامتراء"().

#### ﴿ مِنَ ٱلْمُعَدِّينَ ﴾

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣ /ص: ٢٤٥. وانظر البحر المحيط ج:٣ /ص: ١٨٧.

الامتراء في الشيء: الشك فيه والمرية: الشك بكسر الميم وقد يُضمّ، والفعل الثلاثي منه: مَرو يَمرو يقال: مراه حقه: جحده وماراه: جادله (۱)، فنقل الفعل الدي باب-افتعل مترو فصار بقلب الواو ألفا أمترا وقال الراغب: الامتراء: استخراج الرأي للشك العارض ويجعل عبارة عن الشك ولم يكن على ممترياً ليكون فيه ذم من شك في عيسى المنه (۱).

و أحسب أن خطاب النبي ﷺ في مثل هذا للدلالة على بقاء البشرية فيه ﷺ وإمكان وقوع ذلك منه ولهذا سمي الأنبياء بالمعصومين.

﴿ فَمَنْ حَلَمَكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْمِـلَةِ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَالْفُسَنَا وَالْفُسَكُمْ ثُـدَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَىل لَقَـنَتَ اللّهِ عَلَى ٱلْكَنذِبِينَ ﴾

#### (فَعَنَ حَآجَكَ فِيهِ ﴾

أي فمن حاججك في عيسى عليه السلام وادعى فيه غير ما علمناك عنه مع وضوح الحجة فيه وإزالة الشبهة التي ضلوا طريق الإسلام شه بسببها فلا تشغل نفسك بحجاجهم فليس بأيديهم حجة تدعوك مسؤولية الدعوة إلى الله العمل على إبطالها وليس في أنفسهم شك هم بحاجة إلى كشفه وبيانه إن الطريق واضحة وهم كفروا بالوحدانية مع استيقانهم بها ويقينهم بأن قائدهم العناد في الرأي والاعتزاز بالشرك إنهم مع نفوسهم ومطامعهم إنهم مع أحقادهم وحسدهم ولهذا لا ينفع معهم إلا معارضة هذه النفوس بما تحب بوضع أنفسهم وأبنائهم ونسائهم أمام خطر جدي إذن إنه التحدي لتعريض النفوس والأبناء والنساء للهلاك للعنة توضع على من هو

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج: ٣/ص: ١٨٧ .

كاذب من الفريقين أنا ومن آمن معي وأنتم ومن أصر على كلمة الشرك معكم، فلو كان النصارى لهم في أنفسهم بعض يقين أو شبه يقين لأقبلوا مزهوين بالفخر وهم يطمعون بالنصر وأنّى لهم.

إن قانون المباهلة باق إلى يوم القيامة يقبل العمل به معهم كل دعاة الإسلام وحماته من أي لسان كانوا وأي لون أرادوا إنا نتحداهم دائماً وأبداً أن ندعو أبناءنا وأبناءهم ونساءنا ونساءهم وأنفسنا وأنفسهم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين في عيسى الله نحن نقول أنه بشر وهم يقولون أنه ابن الله.

#### (حَاجَك )

أصلها حاججك من باب المفاعلة أي أنت تعرض حجتك وهو يعرض حجته.

#### (نيو)

أي في عيسي الله أي في أنه عبد من عباد الله جل شأنه.

#### (مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾

أي من الأدلة الواضحة التي لم تدع شيئاً من شك في نفوسهم.

#### ﴿فَقُلْ تَعَالُوا ﴾

تعالوا: قرأ الجمهور بفتح اللام لأن أصل الكلمة: علو يعلو فإذا نقلتها إلى باب تفاعل قلت: تعالو فإذا جعلتها للجمع قلت: تعالوه الأدا صغت منه فعل الأمر حذفت واو الفعل فبقيت تعالوا لأن الواو الأولى تحذف في الجزم مثل لم يتعالوا وفي الأمر كذلك ومن قرأ بضم اللام خرج عن الأصل في الكلمة وعن القياس

أيضا لأن المعتل الآخر من الأقعال بحذف منه حرف العلة في النهي وفي الأمر كما ذكرنا(١).

وتعالوا: معناها المجيء إلى مكانٍ عال ولا يدعى إلى التعالي إلا من كان في سُقل إلا أن كثرة الاستعمال لهذه الكلمة بمطلق المجيء صارت تستعمل بمعنى هلم أو أقبل قال في الكشاف: ("تعالوا" هلموا والمراد المجيء بالرأي والعزم كما تقول تعال نفكر في هذه المسألة)(") وأحسب في التعبير بتعالوا إشارة لسفالتهم.

### (مَنَالُوا نَدْعُ أَبْنَاتُهَ مَا وَأَبْنَالَهُ كُمْ وَنِسَلَهُمَّا وَنِسَالَةُكُمْ ﴾

أي تعالوا أيها النصارى ندع نحن وإياكم أبناءنا وأبناءكم والمقصود أن النبي ومن حضر معه من المسلمين في ذلك المجلس ويقابلهم في الطرف الآخر وقد نجران ، ولو أراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يخص نفسه لقال : تعالوا ندع أبنائي وأبناءكم إلى آخر من يدعون أحسب أن النص ظاهر في هذا المعنى ولو جيء برجل يعرف العربية ولم يطلع على ما يقوله المفسرون لم يفهم إلا هذا المعنى.

ثم إذا حملنا النص على النبي وخاصته كما يقال، ألا يضع شبهة في نفوس النصارى أن العرب الذين معه على الإسلام لم يطمئنوا على صدق مقالته وإلا لأشركهم في الدعوة، ثم كيف يوافق وفد نجران أن يقفوا كلهم وأبناءهم ونساءهم وهم مجاميع كبيرة ليراهنوا على أنفسهم مع من ينظرون إليه بلعداوة ولا يحضر إلا هو وعلى وفاطمة والحسن والحسين أيكون هذا رهان عادل؟

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج:٣/ص: ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ ص: ٤٣٤-٤٣٤.

يقف مجموع يزيد على المائة يستمطر اللعنة على رهان؛ كذب أو صدق لهذا الخبر مع عدد لا يتجاوز خمسة أشخاص؟!! وأيم الله لو كان الأمر كذلك لكان بيدهم الحق في رفض هذه المباهلة ولكنها النزعة المذهبية والطائفية التي تدفع بالإنسان إلى نسيان الهدف الأصيل للرسالة ولوحدانية الله على اللهم كما أنك خالقنا ومالكنا فوجه قلوبنا إليك وأنسنا الانتماء إلى غيرك واحفظنا لك يا رب العالمين.

#### ﴿وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾

أي أنفس المسلمين من الذين حضروا المناقشة مع وقد نجران وأنفس النصارى من الذين حضروا في الوقد هذا ما نقهمه ويقهمه معنا كل من لم تكن له أفكار يريد أن يلبسها بلباس النص، ولا شك أن هذا شأنه وهو المسؤول أمام الله عنه.

## (ثُمَّ نَبْتَهِل)

لم تستعمل هذه الكلمة "نبتهل" و لا شيء من مشتقاتها في القرآن الكريم إلا في هذا الموضع فقط فهي الكلمة البنيمة في القرآن الكريم وهي تحتمل وجهين:

الأول: "نبتهل" بمعنى نجتهد في الدعاء لأن الابتهال من باب الافتعال فيدل على الاجتهاد في الشيء مثل الاكتساب.

الثاني: أن تكون "ببتهل" مأخوذة من قولهم: بهله الله أي لعنه فنبتهل على هذا المعنى بمعنى نتباهل مثل نقتتل بمعنى نتقاتل، والمباهلة بهذا المعنى أن يقول كل طرف:عليه بهلة الله إن كان كذا.

رجّع القول بالوجه الأول الإمام الرازي قائلاً: والقول الأول أولى لأنه يكون قوله "ثم نبتهل" أي ثم نجتهد في الدعاء ونجعل اللعنة على الكاذب وعلى الوجه الثاني يصير التقدير: ثم نبتهل أي أي ثم نلتعن "فنجعل لعنة الله على الكاذبين

وهي تكرار (۱)، وذهب في الكشاف إلى الثاني وبدأ به (۲) وأحسب أنه الراجح من الوجهين والتكرار الذي توهمه الرازي غير مانع لأنه تكرار يقتضيه التباهل من الجانبين فإذا قال لهم: ثم نتلاعن فنجعل اللعنة على الكاذبين لا يعد ذكر اللعنة بعد التلاعن معيباً بل هو الذي يقتضيه السياق.

#### ﴿ فَنَجْعَكُ لَفَنَتَ اللَّهِ ﴾

ترى أن القرآن يجعل الكلمة التي نقولها واقعة كما قلناها وقد نبهنا على ذلك في الكلام على تحليل قول أم مريم "أعيذها" ولم نقل: اللهم أعذها وكذلك هنا: فلا يقال: اللهم العن الكاذبين ليكون طلباً يتردّد بين القبول والرد بل تأتي الجملة بصيغة الخبر كأن يقولوا: لعنة الله على الكاذبين وفي ذلك دلالة على أنَّ الله يكون معنا على ما نكون عليه ويدلك على ذلك: أنك لا تقول في الاستعادة: اللهم أعذني من الشيطان بل تقول: أعوذ بالله من الشيطان فإذا اتخذت الله ملاذاً ومعاذاً فقد كان.

وإذا تأملت النص القرآني وجدته قد أغفل الكلام عن نتيجة هذا العرض فلم يحك لنا عن النصارى هل قبلوا التحدي فابتهلوا أم خافوا على أنفسهم فأبقوا عليها، إن الله على يريد أن يبقى النص حياً مفتوحاً أمام الدعاة إلى الله وبذلك كفل القرآن الكريم للنص البقاء في حلبة الصراع إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ولهذا السبب اخترت التخفيف من كلام طويل ذكره المفسرون في ما لا طائل تحته في تفسير النص من حيث بيان النتيجة.

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير ج:٣ / ص: ٢٤٨-٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ ص: ٤٣٤.

## ﴿إِنَّ هَنَذَا لَهُو ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَهِ إِلَّا ٱللَّهُ وَإِنْ ٱللَّهَ لَهُو ٱلْمَزِيزُ ٱلْمَكِيمُ

الإشارة إلى ما قص الله على عن عيسى وغيره من القصص وأعيد التأكيد على أحقية ما ذكره في قصة عيسى وأمه وغيرهما ليدعم النقة في نفوس الدعاة وهم يرون وفداً من علماء النصارى يصرون على مقالتهم في عيسى وأنه ابن الله أو أن الألوهية حلت فيه، كما أن النص القرآني كما يصارع النصارى في فريتهم في الغلو في عيسى الله يصارع في نفس الوقت اليهود الذين يحطون من قدر عيسى الله فهو برزخ بين الجهتين أو وسط بفتح السين يقول للنصارى لا تغلوا ولليهود لا تسفلوا بعيسى المله.

#### (مَنذَا)

اسم إن و "هو": ضمير فصل "القصص": خبر إن ويجوز أن يكون "هو" مبتدأ و "القصص" خبره والجملة خبر "إن"، وهذه الوجوه الإعرابية لا تعطي مذاقاً تحليلياً إلا في مسألة هامشية وهي إن اعتبار الخبر جملة أقوى منه مفرداً وأن اللام في "لهو" تفيد زيادة تأكيد إن هذا القصص هو الحق لا غيره ومن أجل هنين الوجهين ذكرنا وجهي الإعراب.

#### ﴿ٱلْقَصَهُ

مصدر من قص تقول: قص يقص قصاً وقصصاً بالإدغام والفك ويجوز أن يكون القصص بمعنى: المقصوص كالقبض بمعنى: المقبوض (١) والأكل بمعنى المأكول.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣ / ص:١٩٢.

وقال الرازي: أصل القصص" اتباع الأثر يقال: خرج فلان قصصاً في أثر فلان وقصاً وذلك إذا اقتص أثره ومنه قوله تعالى في سورة القصص: ﴿وَقَالَتُ لَأُخْتِهِ قُصِيّهِ ﴾(١) أي اتبعي أثره وقيل للقاص إنه قاص: لإثباعه خبراً بعد خبر وسوقه الكلام سوقاً فمعنى القصص: الخبر المشتمل على المعانى المتتابعة "(١).

#### ﴿ٱلْحَقُّ ﴾

حقَّ يحِقُّ بكسر الحاء حقاً أي وجب وثبت وتحقَّق عنده الخبر: صح<sup>(٣)</sup>. والصدق: ضد الكذب، وقد صدق في الحديث يصدق صدقاً<sup>(٤)</sup>.

إذن فلنا أن نسأل: هل يوجد فارق بين قولنا: هذا القصيص الحق وهذا القصيص الصدق أو الصادق؟

فالأمر الواقع في الخارج مثل حياة زيد يقال عنه حق لأنه موجود ثابت والإخبار عن حياة زيد بالكلام أو بغيره يسمى صدقاً ولا يسمى حقاً لأن كلامه متصادق مع الواقع الخارجي، ولا يقال للكلام حقاً لاحتماله الصدق والكذب في آن واحد فإذا تحققنا من الخبر كأن ذهبنا إلى زيد فوجدناه حياً نقول صح الخبر بحياة زيد، وإذا عرفنا هذا فلنعد إلى الآية.

## ﴿إِنَّ هَاذَا لَهُو ٱلْقَصَمُ ٱلْحَقُّ ﴾

الإشارة إلى ما أخبرنا الله عنه فهل يريد الحق على أن يقول لنا: إن ما

<sup>(</sup>١) القصيص: ١١.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح ص:٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة ص:١٥٤.

أخبرتكم به حق باعتبار مطابقته للواقع؟ أو يريد أن يقول لذا: أن كلامي عما أخبرتكم به كان صادقاً ليس فيه احتمال للكذب؟

من الواضح أن الثاني لم يكن ليخطر ببال مسلم فضلاً عن محمد إذا كان لا مناص من اعتبار "الحق" صفة للقصص فالراجح أن تكون كلمة القصص المراد بها المقصوص وليس القص بمعنى الفعل الذي هو الكلام لأنه عند ذلك أي لو أراد الكلام لكان يقول: إن هذا لهو القصص الصدق هذا ما بدا لي في تحليل هذه الكلمة والله أعلم بمراده من كلامه.

## ﴿ وَمَا مِنْ إِلَّهِ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾

(ha)

نافية وهـي في النفي فرع عن لا النافية فإن لا النافية هم أم الباب فـي النفي ولهذا يكون النفي بلا أقوى منه بما ويدلك على ذلك أن العرب في السانها أجازت النصب في الاسم الواقع بعد ما ولم تجزه في الواقع بعد لا فيصح عربية أن نقرأ وما من إله إلا الله بالفتح على الاستثناء ولكن لم ترد قراءة بذلك(۱)، والفتح أمارة الضعف ويدلك على ذلك أيضاً شيوع مجيء من التي لبيان الاستغراق في الجنس ولو كانت ما مفيدة هذا الاستغراق في نفي ما بعدها لما كان من داع إلى استخدام من، كيف وأنت ترى أن جواز نصب الجلالة وارد مع مجيء من؟ وعلى هذا كانت لا إله إلا الله أبلغ في النفي من ما من إله إلا الله إلا الله وذلك: لأن لا كلمة الوحدانية التي يدخل بها الإنسان الإسلام إنما هي: لا إله إلا الله وذلك: لأن لا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣ / ص:١٩٢.

<sup>(</sup>٢) انظر التفسير الكبير ج:٣ / ص: ٢٥١-٢٥١ حيث عكس المسألة ولهذا نبهنا عليها.

إذا انتصب الاسم بعدها دلت على نفي الحقيقة نفياً مطلقاً بحيث لا تدع مجالاً لتوهم أن فرداً من أفراد المنفي لم يدخل في النفي فإذا استثنيت واحداً من هذه الأفراد بقي النفي شاملاً لغيره من أفراد المنفي، وأحسب أن التعبير في هذه الآية بصيغة "ما من إله إلا الله" لأنه في مقابلة خصوم يقولون بوجود إله في عيسى الطبيخ فلو قال هنا: لا إله إلا الله لكان فيه مصادرة لآرائهم وفي ذلك قطع سبيل الدعوة بينه وبينهم فهو تنزل من أجل كسب الخصم إلى الحق فيما أحسب.

#### ﴿ وَإِنْ اللَّهُ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾

الكلام في إعراب هذه الجملة كالكلام فيما قبلها فلا نعيده.

## (ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيرُ ﴾

قال أبو حيان: إشارة إلى وصفي الإلهية وهما: القدرة الناشئة عن الغلبة فلا يمتنع عليه شيء والعلم المعبر عنه بالحكمة فيما صنع والإتقان لما اخترع فلا يخفى عليه شيء وهاتان الصفتان منفيتان عن عيسى الله الله المعبد المع

## ﴿ فَإِن تُوَلَّوا فَإِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ إِلْمُفْسِدِينَ ﴾

#### ﴿ فَإِن تُوَلَّوْا ﴾

يصح أن يكون الفعل "تولُّوا" ماضياً ومضارعاً حذفت تاؤه (٢) وتولوا عن ماذا؟ لم يذكر النص ذلك وهو مفهوم من قرينة السياق أي تولوا عن الإقرار بالوحدانية شه. قال الزمخشري: فإن تولوا عن التوحيد (٣) وهو تعبير بعيد عن

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣ / ص: ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج:٣/ ص:١٩٢.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج: ١/ ص:١٣٥.

السلامة ديناً ولغة فإنك لن تجد كلمة التوحيد جارية على لسان الشارع لا في كتاب ولا في سنة ثم هو خروج عن استعمال اللغة إلا بتكلف التأويل فإن التوحيد تفعيل أي جعل ما ليس بواحد واحداً بإزالة غيره وذلك لا يصح في جانب الحق فإنه الواحد الأحد فلا تقول بالتوحيد إلا مع افتراض وجود الشريك ولا وجود له أصلاً فقل بوحدانية الله لا بتوحيده.

الفارق بين ولوا وتولوا أن الإخبار عنهم بأنهم ولوا يدل على مطلق الانصراف لأن دلالة الفعل المجرد إنما هي على أصل الحدث وأما تولوا فهي على الحركة والتجدد في دلالتها على الحدث لأن نقل الفعل من فَعل إلى فَعل فيه زيادة وبنقله إلى تفعل فيه زيادة أخرى فالتولي في الآية وإن كان الراجح فيه أنه ماض وليس مضارعاً إلا أن في التعبير بتفعل لذهابهم وعدم سماعهم لما يقال لهم من الحجة مزيد بيان عن حالهم.

وكان الظاهر أن يكون جواب الشرط في هذا التعبير: فإن تولُوا فهم مفسدون ولكن القرآن لا يريد أن يفزعهم إنه كلام الله والله أرحم بعباده من أنفسهم إنه يريد أن يبقي لهم شيئاً لعلهم يُسلموا وجوههم لله ويقروا بوحدانيته على ولهذا عدل عن القول: فهُم مفسدون إلى " فإن الله عليم بالمفسدين" كأنه يقول لهم صلى الله عليه وسلم من هم نحن أم أنتم؟! وهذه قضية يؤمنون بها وإذا فهمت هذا فلا داعي لتأويل العلم بالعقاب كما ذهب إليه أبو حيان (او إلى ما ذهبنا إليه ألمح الزمخشري حيث قال: " فإن الله عليم بالمفسدين " وعيد لهم بالعذاب المذكور في قوله

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣ / ص:١٩٣.

تعالى : ﴿ زِدْنَهُمْ عَنَابًا فَوْقَ ٱلْعَنَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ (١) ﴿ (١) وَفِي هذا الأسلوب فِي محاورة الخصوم زاد للدعاة وأي زاد.

#### (المفسدين)

من هم المفسدون ألا ترى أن أكثر الطغاة في العالم يغضب لو قلت له أنت مفسد؟ ألا ترى أن أكثر الدول إغراقاً في الإنحراف عن الفضائل لا يرضيها الوصف بالفساد؟ هل الفساد حقيقة نسبية يصح الاختلاف فيها أو عليها؟ عشرات الأسئلة يمكن أن تطرح للتفتيش عن أجوبة.

من هم المفسدون؟ يمكن أن يُصنَف الفساد من حيث النظر إلى الإنسان إلى فساد فكري وفساد نفسي ويمكن للباحث أن يصل إلى نتيجة مفادها أن الإنسان إذا كان صحيح الفكر والنفس فلا يمكن توصيفه بالفساد لأن الفساد علة تعود أسبابها إما إلى فكر الإنسان وإما إلى شخصيته النفسية وآيات القرآن وهي تؤشر إلى المفسدين لا تخرج عن هذين الميدانين فيما أحسب.

﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ تَمَالُوا إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَا وَيَيْنَكُو ٓ أَلَّا نَصْبُدَ إِلَّا اللّهَ وَلَا تُشْرِكَ بِهِ مُسَيْعًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ فَإِن تُوَلَّوْا فَقُولُوا الشّهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾

في هذه الآية الكريمة شدد القرآن الكريم الخناق على الذين اختصهم الله برسالته وأنزل عليهم كتبه وكلماته فبعد أن ضايقهم من الناحية النفسية في الابتهال إلى الله وإنزال اللعنة على الكاذب من أي الفريقين كان وبدون تخصيص وظهر

<sup>(</sup>١) النحل: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج:١ / ص:٤٣٥.

ترددهم ونكسوا على أقدامهم وكانوا بين إحدى الفضيحتين إما نزول اللعنة عليهم وعلى أبنائهم ونسائهم وإما فضيحة المكابرة والعناد وانكشاف أمرهم أمام تابعيهم بل ظهورهم بالضعف والخور أمام أبنائهم ونسائهم بعد هذه المضايقة النفسية شدد عليهم الخناق في التوقيع على البنود المتفق عليها في كل الكتب الإلهية والتي اتفقت عليها جميع الأنبياء والمرسلين فكانوا أمام خيارين لا ثالث لهما: إما التصديق عليها فتبطل دعوى النبوة لعيسى الملك وحلول الألوهية فيه وما شاكل ذلك من الإنحراف في الفكر والعقيدة وإما أن تنزل عليهم لعنة الله بدون ابتهال بل بالرفض لكلمات الله و آياته.

#### (قُلْ يَتَأَمَّلُ ٱلْكِنَبِ)

تسميتهم بأهل الكتاب في مثل هذا الخطاب الذي يدعوهم فيه إلى إبرام الاتفاق على العناصر المشتركة في كل الديانات هذه التسمية من باب التذكير لهم بأن الله اختصهم بكتبه فلا يليق بهم أن يتنكروا لعناصر الإيمان بالله.

#### "أهل الكتاب"

يقول لهم أنتم أهله فكيف تكفرون بما يأمركم به أولاً توافقون من تزعمون أنهم ليسوا أهل كتاب إذا كانوا هم يدعونكم إلى الاتفاق على ما ينص عليه كتابكم؟ إنه إحراج شديد فعلاً.

وأهل الكتاب هم أهل الكتابين من اليهود والنصارى فالمراد بأهل الكتاب في كل آيات القرآن الكريم أهل التوراة من يهود وأهل الإنجيل من النصارى، وأما الكتب الأخرى فلم يبق منها شيء يثبته النقل أو يصدقه العقل إلا ما تناثر هنا وهناك من تعاليم مطموسة وتقاليد منكوسة يتعلق بها بعض فئام الناس لا يمثلون أمة ولا ينتهون إلى دين ثابت.

#### (تَعَالُوْا إِلَىٰ كَلِمَةِ ﴾

كلمة: تطلق على ما يقابل الكلام ويراد بها الكلمة الواحدة مثل الاسم أو الفعل أو الحرف وتطلق ويراد بها الكلام في مسألة معينة، فيقال للمقالة التي تتحدث عن أمر واحد كلمة والمراد في الآية المعنى الثاني لا الأول كما هو واضح.

#### (سَوَلَم بَيْنَنَا وَيَيْنَكُو

أي مستوية بيننا وبينكم لا يختلف فيها القرآن والتوراة والإنجيل ولا تعجب من ذلك فإن في الإنجيل الموجود إلى الآن في أيدي النصارى والمعترف به من رجال الكنيسة بالاتفاق أنهم أمروا بعبادة الإله الواحد.

#### (الانتبديلانة)

هذا هو البند الأول ، العبد ضد الحر تقول عبد بين العبودة والعبودية وأصل العبودية الخضوع والذل والتعبيد: التذليل يقال : طريق معبد والتعبيد أيضاً الاستعباد وهو اتخاذ الشخص عبداً وكذا الاعتباد ، والعبادة: الطاعة، والتعبد التسك (۱).

أي أن لا نطيع إلا الله وذلك لأن الطاعة عبادة والعبادة طاعة يقال: فلإن طوع يديه أي منقاد له (٢)، ويُفهم من هذا أن الانقياد لغير الله هو عبادة لغير الله ولا تسمى الطاعة انقياداً إلا إذا ألقيت مقادك إلى غيرك يقودك حيث يشاء هو لا أنت

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:١٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

أي لم يعد لك خيار هذه هي العبادة حقاً وذلك لأن الانقياد هو الخضوع يقال: قاده فانقاد والمقود: الحبل يشد في الزمام أو في اللجام تقاد به الدابة (١).

#### (وَلَا نُفْرِكَ بِهِ مُكَيْنًا )

وهو البند الثاني: يقال: شرك زيد عمراً في البيع وفي الميراث يَشْركه مثل علمه يعلمه إذا صار شريكاً في بيعه وميراثه ويقال: هذا شرك فلان أي حصته أو نصيبه من المال المشترك أرضاً أو عقاراً أو غير ذلك، وتقول من الرباعي: أشركت زيداً في مالي إذا جعلته شريكاً لك في مالك فأصبحتما شركاء بهذا المال لكل واحد منكما حق التصرف به لأن له شرك به (٢).

أي: ولا نجعل شيئاً شريكاً بعبادتنا لله مع الله فالجملة الأولى نفت أن نعبد غير الله ولكنها لم تنص على نفي الشركة والجملة الثانية نفت الشركة في العبادة لتقع العبادة خالصة شهوالتعبير القرآني: لا نشرك يدل على أن الشريك غير موجود إلا إذا جعلته أنت شريكاً.

#### ﴿ وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُ نَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ ﴾

هذا هو البند الثالث:

#### (وَلَا يَتَّخِذَ)

الاتخاذ من باب الافتعال والثلاثي منه: أخذ يأخذ فلما نقل إلى باب الافتعال قيل: إأتخذ يأتخذ فقلبت الهمزة واواً فصار إوتخذ ثم قلبت الواو تاء وأدغمت في

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٤٢-١٤٣.

التاء فصارت إتخذ يتخذ بتشديد التاء (۱) وباب الافتعال يدل على النعمُّل مثل: اكتسب فما تتخذه أنت لشيء كأنه كان لغير ذلك الشيء أو أنه لا يصلح أن يكون هو بل أنت الذي تجعله كذلك.

ولا يعقل أن يكون الجنس الواحد أو النوع الواحد بعض أفراده رباً والبعض الآخر مربوباً ضرورة اشتراكهما في مفهوم الجنس أو النوع فمثلاً جنس الإنسان كلهم يشتركون في الإنسانية والإنسانية في كل إنسان بالتساوي فلو زاد فرد من أفراده أو نقص في تحقّق معنى الإنسانية فيه لما جاز ولما صح أن يقال عنه أنه إنسان وهكذا في كل مفاهيم الأجناس والأنواع وفي هذا النص إلزام للنصارى الذكيف يصح أن يكون عيسى الملك رباً للناس وهو يشترك معهم في الإنسانية وإذا كان الرب يعني المالك فكيف يصح أن يكون الفرع مالكاً لأصله، الإنسانية أصل وعيسى فرع منها وهي سابقة عليه في الوجود فكيف يصح أن يكون مالكها؟!!!

#### ﴿من دون الله

كأنهم يحسون في داخل نفوسهم أن ما اتخذوه رباً أقرب إليهم من الله أو هم أقرب إليه من الله نسأل الله السلامة، قال الرازي: وإنما ذكر الله تعالى هذه الثلاثة لأن النصارى جمعوا بين هذه الثلاثة فيعبدون غير الله وهو المسيح الملك ويشركون بالله غيره لأنهم يقولون إنه ثالث ثلاثة: أب وابن والروح القدس وأما

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ١٢.

<sup>(</sup>٢) الحج: ٤٦.

الثالثة وهو اتخاذ بعضهم أرباباً من دون الله فكانوا يأخذون التحليل والتحريم من أحبارهم لا من الله وكانوا يسجدون لأحبارهم ويطيعونهم في معصية الله(١).

#### (فَإِن تَوَلَّوْا فَغُولُوا الشَهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾

"اشهدوا بأنا مسلمون" أراد الله على أن يذكر بهذه الشهادة بما مر من إشهاد الحواريين لعيسى الطبع "واشهد بأنا مسلمون" ومعنى الإسلام هناك هو إسلام الوجه والقلب والشعور لله رب العالمين ويدخل فيه مسمى الإسلام الاصطلاحي من حيث شمول العام لكل أفراده أو من حيث صدق المجمل على أي فرد من أفراده.

## ﴿ يَتَأَهْلَ الْكِتَنْبِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرَنَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَا مِنْ بَعْدِهِ \* أَفَلاَ تَمْقِلُونَ ﴾

يقول الزمخشري: زعم كل فريق من اليهود والنصارى أن إبراهيم القيم كان منهم وجادلوا رسول الله والمؤمنين فيه فقيل لهم: إن اليهودية إنما حدثت بعد نزول التوراة والنصرانية بعد نزول الإنجيل وبين إبراهيم وموسى ألف سنة وبين إبراهيم وعيسى ألفان، فكيف يكون إبراهيم المله على دينٍ لم يحدث إلا بعد عهده بأزمنة متطاولة؟

#### (أَفَلاَ تَمْقِلُونَ ﴾

"أي فهل أنتم مجانين أفلا تعقلون حتى لا تجادلوا مثل هذا الجدال المحال"(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر التفسير الكبير ج:٣/ ص: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١ / ص: ٤٣٥.

## ﴿ هَكَأَنتُمْ هَلَوُكَآءَ حَنجَتُمْ فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُعَلَّجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَآنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾

### ( مَكَانَتُمْ مَتُؤُلَّةِ ﴾

ها: للتنبيه و"أنتم" مبتدأ و"هؤلاء" خبره "حاججتم" جملة مستأنفة مبينة للجملة الأولى: يعني: أنتم هؤلاء الحمقى وبيان حماقتكم وقلة عقولكم أنكم جادلتم "قيما لكم به علم" مما نطق به التوراة والإنجيل (١).

## (فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمُ )

#### (فِيمَا)

أي في شيء أو في أمر "لكم" الخطاب مع أهل الكتاب وكأنه لهم خاصة "به" الضمير يعود على ما وإنما قدم الجار والمجرور وهو يفيد الاختصاص مع ما أفادته "لكم" من الاختصاص لبيان اختصاصهم به فعلاً ولبيان أنا لا نكذبكم بهذا الاختصاص وهو أسلوب من أساليب الترفق بالخصم ليهتدي مع علمك بأنه على خطأ في فهم ما عنده من نصوص العلم الإلهي وعلمك بتحريفه لبعضها.

#### (عِلمٌ )

العلم: هو صورة الشيء في الذهن ومنهم من يقول: حصول صورة الشيء في الذهن ومنهم من يقول: عند الذهن لا في الذهن (٢)ويمكن الاعتراض على تفسير العلم بالصورة بأن ليس لكل ما يعلم صورةً فبعض المعلومات لا

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٢) انظر شرح ملا عمر علي گلنبوي برهان ص:٣.

تخضع للتخيّل أصلاً كاستحالة الجمع بين النقيضين مثلاً فإنه لا صورة له لا خارج الذهن ولا داخله.

قال بن عطية:" فيما لكم به علم" أي على زعمكم وذلك لأنهم يفسرون النصوص على ما تشتهيه نفوسهم قال أبو حيان: أي تدّعون علمه (7).

## ﴿ فَلِمَ تُعَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِدِعِلْمٌ ﴾

#### ﴿فَلِمَ ﴾

استفهام المتعجب من حالهم إنهم يقولون مالا يعلمون مكابرة وعناداً.

ولو أبقوا على أوهامهم لما فضحهم الله إنهم لا علم لهم فيما يؤمنون به ولا يكتفون بهذا بل يريدون أن يثبتوه لغيرهم وفاقد الشيء لا يعطيه كيف تثبت للناس ما لم يكن ثابتاً عندك؟ وفي هذا نتبيه لكل عامل بالدعوة إلى الله أن يتثبتوا مما يعرضون على الناس فإذا تحققوا من ثباته استطاعوا أن يعرضوا على غيرهم ما عندهم، وأحسب أن ما عاب به القرآن الكريم أهل الكتاب أصبحنا الآن نقع فيه في صورة أو أخرى.

### ﴿ وَاللَّهُ يَعْدُمُ وَأَنشُعْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾

"والله يعلم" كل العلم الإلهي الذي لا طريق للفكر إليه إنما يعلمه الله ويعلمه من علَّمَه الله فطريق العلم به واحد وهو نلقي العلم به من الله تعالى ولهذا قال: " وأنتم لا تعلمون".

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣ / ص: ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ج:٣ / ص: ١٩٩.

و لأن ما يكابرون بالحجاج فيه من العلوم الإلهية والله على يقول لهم" أنا ما أنزلت لكم هذا النوع من العلم أو أني أنزلته ولكنكم أعملتم فيه التحريف والتأويل بما تشتهيه نفوسكم وأنا أعلم بذلك. وهذا الخطاب خطاب قرآني فكيف يخاطبهم به وهم بعد لم يؤمنوا له؟ ويجاب عن ذلك: بأن الخطاب القرآني لم يكن يخاطب أهل الكتاب مباشرة وإنما يخاطب من نزل عليه القرآن أولاً وكل دعاة الإسلام ثانياً فالنبي على الذي يخاطبهم به يحاججهم بل ويجاهدهم به جهاداً كبيراً ومن بعده كل الداعين إلى الله.

ويجوز أن يحمل العلم في الآية على العموم أي وأنتم لا تعلمون شيئاً "والله يعلم" لأنه هو الذي خلق كل المعلومات فكيف لا يعلمها وأما أنتم والمخلوقون جميعاً فلا تعلمون لأني لو لم أخلق المعلوم فماذا تعلمون؟ ولو لم أهب لكم وسيلة العلم فبم تعلمون؟

## ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَاتَ حَنِيفًا مُّسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾

هل تستحق هذه المقولة أن تُردَّ؟ هل من يصل تفكيره إلى هذا المستوى من الهبوط يستحق البيان أو المناقشة؟ ألم يكن العقلاء من أهل الكتاب يدركون مستوى الجهل والظلام الذي ألم بعقولهم فيبادروا إلى الإيمان بالكتاب الجديد من ربهم وهو يتبسط معهم أشد من تبسط الآباء مع أبنائهم؟ رحماك يا رب كيف يصل من ضل عن طريقك إلى التصديق بأن من مات يمكن أن ينتسب إلى من أتى بعده بالإتباع في الدين أو في الرأي؟

## ﴿ مَاكَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا ﴾

الأصح بل الصحيح في كان الناقصة أنها تدل على الحدث وليس فيها دلالة على الزمن وأنت ترى أن كان التي تدل على مطلق الكون وهو الوجود

#### (وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا )

أي ولكن كان وجوده وجود الحنيف المسلم هكذا كان وهذا واقعه.

"الحنيف"

هو اسم لمن يستقبل الكعبة في صلاته ويحج إليها ويضحي ويختتن ثم سمي من كان على دين إبراهيم حنيفاً(١).

#### (مُسْلِمًا )

أي مسلماً وجهه وقلبه لله وكل الأنبياء والمرسلين ومتبيعهم في وقت سريان شرائعهم وكتبهم يقال عنهم إنهم مسلمون.

هذا ما تدل عليه آيات القرآن وتوهم من توهم أن إبراهيم كان مسلماً بمعنى الإسلام الاصطلاحي أي دين القرآن المنزل على محمد لل يختلف عن وهم اليهود والنصارى في شيء ضرورة تبعية اللاحق للسابق لا العكس.

### ﴿ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾

هاجر إبراهيم الطِّيهُ مع والده إسماعيل وزوجه هاجر إلى مكة المكرمة ليعيد

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ٩١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج: ٣ / ص: ٢٠٢.

بناء البيت الذي وضعه الله لعبادته ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلتَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ ﴾ (١) وعين الله على الله على البيت إذ محت آثاره السيول وعوامل التعرية الأخرى يقول تعالى: ﴿ وَإِذْ بَوَّأَتُنَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَاتَ ٱلْبَيْتِ ﴾ (٢)، فماذا يقال عن إبراهيم بعد أن وجد الناس البيت الذي بناه مملوء بالأصنام ولا يقوم بالعبادة فيه إلا المشركون؟ إن القرآن الكريم وهو يقدم لنا هذا النص كان يعالج بعض الأوهام وأنواعها من التخرصات والظنون في عقول بل أوهام بعض الناس.

وهل يمكن أن يكون حنيفاً مسلماً ويكون في ذات الوقت من المشركين؟ يمكن الجواب عن هذا التساؤل: بأن الفقرة الثانية جاءت مؤكدة لمضمون الفقرة الأولى لأن إسلام الوجه والقلب لله لم يُبْقِ لمن أسلم شيئاً بشرك به هذا أولاً وثانياً: إن المتتبع لآيات القرآن الكريم يجد هاجس الشرك قريباً من قلوب الكثير من الناس مع إعلان الإيمان منهم، وإذا كان الشرك يتناول حتى خلجات القلوب في ميلها إلى نظر المخلوقين مع الله كانت الطهارة من لوثة الشرك مطلقاً لا يصل إليها إلا المستيقون.

## ﴿ إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَلَذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۗ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

في هذه الآية الكريمة انعطف القرآن الكريم في الحديث من جهة إلى جهة أخرى فبعد أن كان النبي هو الذي يقوم بدور المخاطب بأمر من ربه ه مع أهل الكتاب تدخل الحق لحسم النزاع في إبراهيم الله بهذا البيان الإلهي إنها شفرة انتقال يستخدمها القرآن الكريم في التحول من خطاب إلى آخر.

<sup>(</sup>١) أل عمران: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) الحج: ٢٦.

#### (إَنَ أَوْلَ ٱلنَّاسِ بِإِيْسِيمَ ﴾

قال تعلب: لم يقل أحد في أولى أحسن مما قاله الأصمعي: وفلان أولى بكذا: أي أحرى به وأجدر ويقال: هو الأولى وفي المرأة: هي الوُلْيا(۱)، وقريب من قول تعلب ما قاله علي بن عيسى: أولى الناس بإبراهيم: أحقهم بنصرته(۱) ولكن الزمخشري في الكشاف فسر أولى بغير هذا قال: إن معنى الآية: إن أخصهم به وأقربهم منه من الولْي بسكون اللام وهو القرب(۱) ويرد على تفسير الزمخشري أن أولى لو كان بمعنى القرب لقال إلى إبراهيم أو من إبراهيم ثم التعقيبة في آخر الآية "والله ولي المؤمنين" لا تناسب تفسيره.

#### (لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُومُ ﴾

أي في زمانه وبعد إلى مجيء ناسخ لدينه وهؤ لاء هم الطبقة الأولى .

#### (وَهَاذَا ٱلنَّبِيُّ ﴾

العطف على خبر إن وهو "للذين اتبعوه" وهو الطبقة الثانية وذكر أبو حيان هنا وجوهاً للإعراب لا فائدة فيها في تحليل النص إلا صناعة الإعراب.

### ﴿وَالَّذِينَ مَامَنُوا ۗ ﴾

أي المسلمون الذين آمنوا بالقرآن وإنما جاء هنا التعبير بالذين آمنوا بدل الذين اتبعوا لأن الإيمان بالقرآن يستدعي الإيمان بجميع الكتب وجميع من أنزلت

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣ /ص:٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج:١ / ص:٤٣٦.

عليهم والذين منهم إبراهيم الله وكتابه، وبذلك استحق أتباع محمد الله أن يوصفوا بالإيمان المطلق فلم يقل آمنوا بمحمد ولا بالإسلام ولا ..ولا .

#### ﴿ وَأَلَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾

بالنصرة والمعونة والتوفيق والإنعام والإكرام (١).

و الولي: ضد العدو يقال منه: تو لاه وكل من ولي أمر و احد فهو وليه وقال ابن السكيت: الولاية بالكسر: السلطان وبالفتح: و الكسر: النصرة وقال سيبويه: الولاية بالفتح المصدر و الولاية بالكسر: الاسم (٢).

ولما والآه المؤمنون بالإيمان به وبكتبه وبرسله والآهم بالنصرة والتأييد ولم الله والآه المؤمنين فقد ولت الله المؤمنين فقد جعل نفسه مع الله في العداء وجها لوجه إذا نازعتك نفسك في عداء مؤمن فانظر لنفسك من تعادي، لو تعامل المسلمون وهم يستحضرون هذا الشعور لساد بينهم الوفاق و لأحبوا جميع أهل الإيمان من أجل وليهم ولما اعتدى أحد منهم على أحد إذ كيف يعتدي مؤمن على من كان الله وليه؟ اللهم أغفر وأرحم.

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ٣٠٦.

<sup>(</sup>٣) الحج: ٣٨.

|   |  |  | 1 |
|---|--|--|---|
|   |  |  |   |
|   |  |  |   |
| 1 |  |  |   |
|   |  |  |   |
|   |  |  | • |
|   |  |  |   |





## الفصل الرابع عشر في مكايد أهل الكتاب لدين الإسلام وأهله

﴿ وَدَّت طَّآهِمَةٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُو وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا ٱلْكِتَابِ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُوك الله يَتَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ لِمَ تَكَفَّرُوكَ بِنَايْتِ اللَّهِ وَٱنتُمْ تَشْهَدُوك اللَّ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَنبِ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكُنُّمُونَ ٱلْحَقَّ وَٱنتُمْ تَعَلَّمُونَ اللَّ وَقَالَت ظَآبِهَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتنبِ مَامِنُواْ بِالَّذِينَ أَنْزِلَ عَلَى ۗ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَجَهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُواْ ءَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ١٠٠ وَلَا تُؤْمِنُواْ إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ أَن يُؤَفَّ أَحَدٌّ مِنْلَ مَا أُوتِيثُمْ أَوْ بُحَاجُورُ عِندَ رَبِكُمْ قُلْ إِنَّ ٱلْفَصْلَ بِيكِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاآهُ وَاللَّهُ وَسِمْ عَلِيمٌ اللهِ يَخْنَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَآهُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ اللَّ ﴾ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنبِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارِ يُؤَذِهِ ۚ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارِ لَا يُؤَدِّوهِ إِلَيْكَ إِلَّا مَادُمَّتَ عَلَيْهِ قَآيِماً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لِيسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمَّيِّينَ سَكِيدِلُّ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ ثَنَّ بَلَىٰ مَنْ أَوْفَى بِمَهْدِهِ وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتُرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنًا ۚ قَلِيلًا أُوْلَيَهِكَ لَا خَلَنَقَ لَهُمْ فِى ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيثُرُ ۞ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَغَرِيقًا يَلُوْنَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِئْبِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمَا هُوَ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ َّكُلُّ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيكُ ٱللَّهُ الْكِتَنْبُ وَالْمُحْكُمُ وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللَّهِ وَلَنكِن كُونُوا رَبَّيْنَيْعِنَ بِمَا كُنتُم ثُمَلِمُونَ ٱلْكِندَبَ وَبِمَا كُنتُم تَدْرُسُونَ اللهُ وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَن تَنْجِنُوا الْلَتِهِكَةُ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا أَيَامُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ أل عمر ان: ٦٩ -٨٠٠

في هذا الفصل يكشف الله و هو العليم الخبير للمؤمنين سوءة أهل الكتاب يكشف أحقادهم وحسدهم ومناكدتهم لآيات الله مع علمهم بها ونيابتهم عن الشطيان في أقبح أفعاله وأعماله فألبسوا الحق بالباطل ليكتموا جمال الحق على عمد منهم ومكروا بالضعفاء ممن آمن منهم ليعيدونهم إلى الكفر وهم يشهدون فآمنوا أول النهار وكفروا آخره وتواصوا على ذلك ليفتحوا طريق الردة عن الحق والأسوة بالخروج عليه وفي الخروج منه وتحللوا عن المسؤولية الأخلاقية فخانوا الأمانة وكنبوا على الله في إباحته لهم ذلك ثم عاد عليهم خُلقهم السيئ وعدا عليهم فلووا ألسنتهم عن سبيلها وأجروها في غير مجراها فزوروا على الله في كتابه سفها وجهلاً يقولون هذا من عند الله وهم يعلمون أنهم كاذبون، ثم عدا شرهم على رسولهم فألبسوه ثوب الألوهية وهو عبد الله ففضحهم الله في ذلك وكشف كيدهم وما يعملون فتقذرهم الخُلق الرفيع ولعنتهم الأمانة بما خانوا مكانتها والصدق بما كانوا يفترون فصد أهل الأيمان عنهم بعد أن استيأسوا من صلاحهم ولله الأمر من قبل ومن بعد ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

## ﴿ وَدَّت طَّآلِهَا ۗ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُونَ ﴾

تقول: وددت لو تفعل كذا بكسر الدال الأولى أي تمنيت وكذا لو قلت: وددت لو أنك تفعل كذا فلا يختلف المعنى (١).

## (طَّآبِفَةً )

أي جماعة لأن الطائفة من الشيء: قطعة منه(٢).

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٢٩٧. انظر التفسير الكبير ج:٣ /ص: ٢٥٥ حيث فارق الرازي بينهما.

<sup>(</sup>۲) نفسه ص:۱۷۱.

#### (مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ)

قال في الكشاف: هم اليهود دعوا حذيفة وعماراً ومعاذاً إلى اليهودية (١)
وأود في مثل هذا النص أن المفسرين لو لم يذكروا طائفة بعينها و لا أفراداً
ممن دعوهم بعينهم فإن ذلك لا يغني النص و لا يزيده وضوحاً فيبقى في محيط ذكر
المثال لا أكثر.

## (لَوْ يُعِنِيلُونَكُو ﴾

تقول: أضللت فلاناً إذا كنت تعلم أنك تضله وذلك لأن الفعل لا ينسبه الفاعل إلى نفسه إلا إذا كان قاصداً ما فعل لأن أفعل: للتعدية،ولكنك يصح أن تقول: أضل فلان فلاناً وإن لم يكن الفاعل قاصداً لأنك تخبر عن فعله لا عن قصده فإن كان المخبر عنه قاصداً صح من الجهتين يقول: أنا أضللته وتقول عنه أنه أضله. والظلال: ضد الرشاد وأضله: أضاعه وأهلكه وضللت الدار: إذا لم تعرف موضعها والقاعدة: أن كل شيء مقيم لا تهتدي إليه تقول: ضللته(٢)، والمعنى: أن طائفة من أهل الكتاب تمنت إضلالنا أي القدرة على ذلك مع ما بذلوا من جهد ومشقة.

وهذا المقطع من النص جاء يحكي لنا ما يحاك ضدنا من مكر وخديعة في جانبنا ويحكي لنا مدى اليأس الذي كان يقطع قلوبهم وما وصلوا إليه من إحباط ونزق وقلق فلم يكونوا يودون إضلالنا بل يودون لو يضلونا فهذه الكلمة \_ لو \_

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١ /ص:٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص:١٦٣ -١٦٤.

هي التي أخبرتنا عن وصولهم وقناعتهم بالعجز عن إضلال المسلمين هذا هو تطيله من حيث الحديث.

#### (وَدَّت )

فعل ماض فهي خبر عن طائفة مضت هذا مدلول حروف الكلمة ولكن الناس هم الناس وفي الماضي كانوا أتقى شه منهم اليوم، وأقرب إلى الصدق والأمانة فما بالك بأهل الكتاب اليوم؟ وقد انسلخوا عن كل فضائل الدين بعد أن مقتتها رذائلهم وما يشتهون.

## ﴿ وَمَا يُضِلُّونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ ﴾

#### ﴿ وَمَا يَشَعُرُونَ ﴾

كيف يشعر الضال أنه ضال؟ لو علم بضلاله لطلب الهداية أفلا يكفي من

<sup>(</sup>١) فاطر: ٤٣.

يحاول إضلال الناس أنه انحرف عن محاولة هدايتهم؟ أفلا يكفيه أنه لا يستطيع الدعوة إلى الطريق المضل إلا بعد أن يقف على رأس هذا الطريق أو يسير عليه؟ اللهم إنا نعوذ بك أن نصل أو نُصل.

## ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ إِنَّايَاتِ اللَّهِ وَٱنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾

"لمّ" أصلها: لما لأنها "ما" الموضوعة للاستفهام ودخلت عليها اللام فحذفت الألف من أجل التخفيف ولأن حرف الجر "اللام" صار كالعوض عن الألف ولأن الألف أيضاً وقعت طرفاً فإذا حذفت دلت الفتحة عليها ومثل: لم عمَّ وبم في قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَسَاتَهُ أُونَ ﴾ (١) وفي قوله تعالى في سورة الحجر: ﴿ فَهِمَ تَبَسَّرُونَ ﴾ الآية الرابعة والخمسون فإذا أردت أن تقف على هذه الحروف وقفت بالهاء: لمه وعمَّه وبمه (٢).

#### (لِمَ تَكُفُرُونَ بِثَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾

" قال في الكشاف:أي بالتوراة والإنجيل وكفرهم بها أنهم لا يؤمنون بما نطقت به من صحة نبوة محمد وغيرها أو تكفرون بالقرآن ودلائل نبوة الرسول أو تكفرون بآيات الله جميعاً (").

## ﴿وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ

<sup>(</sup>١) النبأ: ١.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج:١ / ص:٤٣٦.

أي تشهدون نعت النبي في الكتابين أو تعلمون أنه حق (١) بعد أن أصروا على عنادهم ولم يقبلوا بأي عرض لا الابتهال ولا المصادقة على البنود الثلاثة المتفق عليها لم يبق إلا إظهار ما يخفون وكشف ما يسرون وتحديهم بالتكذيب واتهامهم بالكذب على مجمع من الناس ومسمع.

# ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتنَبِ لِمَ تَلْسُونَ ٱلْعَقَّ بِٱلْبَطِلِ وَتَكْنُمُونَ ٱلْعَقِّ وَأَنتُمْ تَمَّلُمُونَ ﴾ ﴿ وَتَكْنُمُونَ ٱلْعَقِّ وَأَنتُمْ تَمَّلُمُونَ ﴾ ﴿ تَلْسُه رَبَ ﴾

جاءت مادة "ل ب س" على وزنين الأول: لبس يلبس مثل ضرب يضرب ومعناه الخلط تقول: لبس زيد الأمر على فلان أي خلطه ومن قوله تعالى: ﴿وَلَلْبَسَّنَا عَلَيْهِم مُّكَايِّلْبِسُونَ ﴾ (٢) وتقول: في الأمر لبسة بضم اللام أي شبهة يعني ليس بواضح والثاني: لبس يلبس على وزن علم يعلم وهذا بمعنى اللبس تقول: لبس الثوب يلبسه لبساً (٣) وإذا عرفت هذا فتلبسون في الآية بمعنى تخلطون لا على وزن ضرب وجاء في بعض القراءات: تلبسون بفتح الباء فيكون معنى الآية: يلبسون الحق أي يتظاهرون به بالباطل أي ليس حبا بالحق وإنما للتغرير والمراء وهذه قراءة يحيى بن وثاب، وجاء في قراءة أخرى: تلبسون بتشديد الباء وهي تدل على التعدية والتكثير (١).

### ﴿ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ ﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف ج:١ / ص:٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٩.

<sup>(</sup>٣) مختار الصحاح ص:٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) الكشاف ج:١ / ص:٣٦.

الباطل: ضد الحق ويقال للعاطل عن العمل: بطَّال والاسم: البطالة(١).

#### (وَتُكُنُّمُونَ ٱلْحَقُّ ﴾

يقال: كتم الأمر إذا أخفاه لئلا يطلع عليه أحد والفارق بين كتم وخفي إن الخفاء قد يقع بغير فعل فاعل فتقول: خفي كذا ولكنك لا تقول كتم كذا إلا وأنت تريد فعل فاعل ولهذا يقال للسر الذي لا يُرغب في إفشائه سر كاتم أي مكتوم (٢) ويدل على ذلك أيضاً أن خفي فعل لازم بخلاف كتم وتكون هذه الجملة حال مؤكّدة لأن من خلط الحق بالباطل فقد كتمه.

#### (وَأَنتُ مُ لَمُونَ ﴾

أي وأنتم تعلمون الحق، وتعمدتم في كتمانه بخلطه بالباطل، قال الرازي: وتحتمل أن تكون وعيداً أي وأنتم تعلمون بعقاب من يكتم الحق<sup>(٣)</sup> وهو احتمال معقول ولكن الأول أكثر ظهوراً.

﴿ وَقَالَت ظَابَهِ فَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ ءَامِنُوا ۚ بِٱلَّذِى أَنزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَجْهَ ٱلنَّهَارِ وَٱكْفُرُوا عَاضِرُهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾

هذه واحدة من طرق بعض اليهود الخبيثة لزعزعة أصحاب الديانات الأخرى عن دياناتهم ليسلم لهم دينهم وأتباعهم.

#### (مَامِنُواً)

أمِن يأمَن أمْناً وأماناً والاسم: أمانة من باب فهم وسلم تقول: أمن زيد

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص:٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٥٧.

عمراً إي لم يخف زيد من عمرو وتقول آمن زيد عمراً أي أن زيداً جعل عمراً في أمن.

وأصل: آمن: أأمن فهو من المزيد مثل أنزل فسُهّلت الهمزة الثانية فصارت آمن وهي من الأمن، وتقول: آمن الله المتقين أي جعلهم في أمن من عقابه فهو المؤمن ولا تقول: آمن المتقون الله ولا أنا أو فلان مؤمن الله فإن الله هو المؤمن عباده وليس العكس.

ولكنك تقول: آمن زيد بالله فتعدّيه بالباء لأنك ضمّنت آمن معنى: أقر أو اعترف فمعنى: آمن زيد بالله اعترف أو أقر زيد بالله وكذلك نقول: آمنت بالله أو بآيات الله أو باليوم الآخر وغير ذلك، وكذلك إذا عدّيت آمن باللام فقلت: آمن زيد لعمرو بحقه على تضمين آمن معنى اعترف أو أقر.

وكذلك تأتي آمن متعدية بعلى فتقول: آمنت زيداً على مالي أي جعلته أميناً عليه (١).

و إنما أطلنا بتحليل هذه الكلمات لأنها سوف تأتي على كل هذه الوجوه في هذه الآية وفيما بعدها بقليل.

## ﴿ وَامِنُواْ بِالَّذِي أُنْزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ وَامَنُوا ﴾

أي اعترفوا وأقروا بالدين الجديد المنزل على الذين آمنوا أي المسلمين والمقصود بهذا الاعتراف الخديعة فقط ولا تنس أن الخطاب من هذه الطائفة من اليهود لأتباعها ليقوموا بهذا الدور الخبيث ومن العجيب أن الكلمات التي يوصون بها أتباعهم هي نفسها الكلمات التي قالها فرعون وهو يغرق في مياه البحر، قال

<sup>(</sup>١) انظر مختار الصحاح ص: ١٨. البحر المحيط ج:٣ /ص: ٢١٢.

فرعون "آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل"(۱) لم يذكر موسى النه ولا التوراة ولكنه كان خيراً من هذه الطائفة في صدق التوجه إلى الإيمان فقال وأنا من المسلمين فلولا أنه في حال اليأس لقبل منه إيمانه ولكن هذه الطائفة تريد المكر والخديعة لا غير.

#### (وَجْهُ النَّهَارِ)

أي أوله لأن أول النهار هو الذي يواجهك منه فسمى وجهاً للنهار "(٢).

#### (وَٱلْفُرُواْ عَاشِرُهُ )

أي أعلنوا كفركم به آخر النهار وهذا مكر يراد به إعطاء قوة دفع وتشجيع لمن تحدثهم أنفسهم بالردة عن الدين الجديد حسب تقديرهم هم لأن أفكارهم المريضة لم تكن تتصور معنى الثبات على الدين الحق لا سيما وهم يرون أنفسهم في حل من تزوير الدين وكتابه والتقول على الله ورسله فأنى لهم معرفة الصدق في القول والأمانة في العقيدة؟ إنهم يرون الناس في أنفسهم ولا يرون أنفسهم في الناس وتلك علة انحرافهم.

## (لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ )

كانوا في الموقف السابق في موقف المتمني الذي يحزُ في نفسه الأسى والحزن إذ لم يكونوا قد قدموا أسباباً يمكن أن توصلهم إلى ما يريدون وهذه مرتبة التمني في اللسان العربي وأما الآن وبعد أن قدموا أخبث ما في أنفسهم من خديعة ومكر ودهاء حتى صار ما فعلوه يقوم مقام الأسباب في إضلال المؤمنين فزمتت

<sup>(</sup>۱) سورة يونس ۹۰

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١/ ص: ٤٣٦.

بهم مطامعهم وتوهموا أنهم بذلك يرجون لا يتمنون فقالوا: لعلهم يرجعون خابت أفكارهم وبطل ما كانوا يصنعون، ولك الآن أن تنتقل إلى ذلك الزمن المبارك وهم يخططون في الظلام مثل هذا الكيد والخديعة فتلمع شمس الوحي وتفضيح سرهم، ما كان موقفهم؟ كيف كانوا يفسرون إخبار النبي بكل ما كانوا يعملون؟ ما هو موقف أتباعهم؟ ما هو أثر مثل هذه الصدمة على نفوسهم؟ أسئلة محيرة فعلاً إذا تتبعتها وتناولتها بالتحليل الواحد تلو الآخر بان لك طبع اليهود وخبثهم ومكرهم وتجلت لك معجزة القرآن الكريم، وفكر ثانيا ألم يكن إعلام أهل الكتاب اليوم هو ابن إعلامهم في الأمس؟ كيداً وفساداً ومكراً وخديعة؟

# ﴿ وَلَا تُوْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُرْ قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى اللهِ أَن يُوْفَى آحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ لَهُ أَوْمُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ

هذه متصلة بالتي قبلها كأنها ملحق توضيحي لها فهي من كلام اليهود باتفاق المفسرين.

## (وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا لِمَن تَمِعَ دِينَكُر ﴾ فيها وجهان للتأويل:

الأول: ولا تؤمنوا أي ولا تقروا ولا تعترفوا إلا لنبي يقرر شرائع التوراة أي لنبي من أنبياء بني إسرائيل فأما غير ذلك أي إذا جاء نبي بغير الشريعة بأن يأتي بكتاب جديد وشريعة جديدة فلا تعترفوا به،قال الرازي: "وهذا هو مذهب اليهود إلى اليوم"

الثاني: ولا تؤمنوا وجه النهار وتكفروا آخره إلا لأجل من تبع دينكم من اليهود فإنهم إذا رأوكم تؤمنون أول النهار وتكفرون أخره ازداد ثباتهم على

اليهودية لأن من في نفسه شبهة ويريد أن يسلم يقول لو كان دين محمد حقاً لما دخل فيه فلان وفلان ثم كفروا به في نفس اليوم (١).

### (قُلْ إِنَّ ٱلْهُدَىٰ هُدَى ٱللَّهِ ﴾

هذا يشبه ما نسميه المداخلة بل هي فعلا مداخلة من قبل الحق علا كأنه يقول لهم وهو جل جلاله يسمع ما يتواصون به من مكر وخديعة: إن الهدى إنما هو هدى الله فسواء جاء به نبي من بني إسرائيل أو من غيرهم فإنكم لم تؤمنوا بموسى لأنه منكم ولا لأنه جاءكم بالتوراة بل آمنتم به لأنه يحمل إليكم هدى الله يقول الرازي رحمه الله: "إن الذي هم عليه دين موسى إنما ثبت ديناً من جهة الله لأنه تعالى أمر به وأرشد إليه وأوجب الانقياد له وإذا كان كذلك فمتى أمر الله بعد ذلك بغيره وأرشد إلى غيره وأوجب الإنقياد إلى غيره كان نبياً يجب أن يتبع وإن كان مخالفاً لما تقدم لأن الدين إنما صار ديناً بحكم الله وهداية الله وجبت متابعته "(۲)، رحم الله الرازي وغفر له فالناس كلهم بحاجة إلى هذا اليقين وهم يتبعون طوائفهم ومذاهبهم وأيم الله لو وضع المسلمون هذه الروح نصب أعينهم وهم يدرسون هذه الطوائف والمذاهب لضاقت شقة الخلاف ولزالت نرعة العصبية فيما بينهم.

### (أَن يُوْفَقُ أَحَدُ مِثْلَ مَا أُوتِيتُمْ أَوْ بُحَابُوُرُهُ عِندَ رَبِّكُمْ )

في هذه القطعة من الآية وجهان:

الأول: أن تكون من جملة كلام الله الذي سميناه مداخلة ويؤيد هذا الوجه

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير ج: ٣ / ص: ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج: ٣ /ص: ٢٥٩.

ما جاء في قراءة ابن كثير:" أأن يؤتى..." بالاستفهام، وهذا الوجه ظاهر من النص لأن الاستفهام في هذه الحالة لتوبيخ اليهود وهو يشبه ما نسميه العتب على موقفهم هذا ،وهو رد ما يأتي من الله على أي رسول إذا خالف التوراة فكأنه يقول لهم موبّخاً وعاتباً أتريدون أن تكفروا بالقرآن الذي أنزلته لأنني أنزلت كتاباً بعد كتابكم وأرسلت رسولاً بعد موسى؟ الهدى هداي لا هدى موسى ولا هدى محمد على أم لا تريدون أن تؤمنوا بمحمد لأن كتابه سوف يحاجكم على ما حرفتم وبدلتم في دينكم؟ ولكن يرد على هذا الوجه قوله تعالى بعده: قل إن الفضل بيد الله..." فإن الأول لو كان من الله لما قال: قل بل كان يوصل أن الفضل بيد الله بكلامه السابق لأنه مصدرًر بقل، ويجاب عن هذا الإيراد: بأن الله وبخهم على عنادهم بقضيتين الأولى: "أن يؤتى أحد مثل ما أوتيتم" والثانية: أو يحاجوكم عند ربكم" فكانت الإجابة الأولى: "إن الهدى هدى الله للأولى والثانية للثانية.

الوجه الثاني: أن تكون من كلام اليهود فإنهم يعملون هذه المكيدة فيؤمنوا أول النهار ويكفروا آخره مخافة أن يؤتى غير بني إسرائيل من الدين والرسالة مثل ما آتاهم الله حسداً من عند أنفسهم ومخافة أن يأتي الكتاب الجديد فيفضح تزويرهم وأكاذيبهم وعلى هذا الوجه تكون المداخلة الأولى على قولهم السابق آمنوا... الخوتكون المداخلة الثانية على حسدهم وعلى خوفهم من كشف تزويرهم(١)، وأجدني أميل إلى الوجه الثاني وما ذكره الرازي رحمه الله من إشكالات قد لا يخلو منها وجه من وجوه التأويل فلو لا الإشكال لما و جدت هذه الوجوه فارجع إليه إن شئت.

﴿قُلْ إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيدِ ٱللَّهِ يُوْتِيدِ مَن يَشَآهُ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر الوجهين في النفسير الكبير ج:٣ / ص: ٢٥٩-٢٦٠.

قال أبو حيان: هذا توكيد لمعنى "قل إن الهدى هدى الله" وفي ذلك تكذيب لليهود حيث قالوا: شريعة موسى مؤبدة (١).

#### ﴿ٱلْفَضَّـلَ ﴾

الزيادة أي ما يزيد عن حاجة صاحبه ثم كثر الاستعمال لهذه الكلمة في معنى الإحسان والخير (٢).

#### (بِيَدِاللهِ)

من الأفضل عدم التأويل فمر ها كما جاءت لأنك كيفما أولتها فسوف لن تخرج عن دائرة التشبيه حساً أو معنى.

### (ئۆتىدىن ئىشكة)

فالملك ملكه والهداية هدايته ولا إله غيره.

### ﴿وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيدٌ ﴾

الله واسع في فضله يختار من يشاء من خلقه إلى من يشاء وهو عليم بالهدى لكل أمة فينزل لكل عصر ما يناسبه ولكل أمة ما يصلحها إلى أن أتم الله دورته التعليمية على يد أنبيائه ومرسليه فختم الدورة بالقانون الأعم ليصلح لجميع الأمم على يد محمد .

### ﴿ يَخْفَصُ بِرَحْ مَتِهِ عَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضَّ لِ ٱلْعَظِيمِ ﴾

يقول العلماء: إن لله من خلقه خواص في الأزمنة والأمكنة والأشخاص فأختص الله من الأزمنة ليلة القدر وشهر رمضان والأشهر الحرم والعشرة من ذي

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج: ٣/ص: ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج: ٣ / ص: ٢٦١.

الحجة ويوم الجمعة والاثنين وغير ذلك، واختص من الأمكنة الكعبة المشرفة ومكة وعرفات والمشاعر كلها وبيت المقدس والمسجد النبوي والمساجد كلها وغير ذلك كثير واختص من الأشخاص ملائكته وأنبياءه ورسله وأولياءه والعلماء والشهداء وحملة القرآن وغير ذلك كثير.

هؤلاء أشخاص وأزمنة وأمكنة جعل رحمته فيها اختصاصاً إلهياً وإن كان في بعض الأشخاص بما قدموا من عمل فالملائكة والأنبياء والمرسلون ليس من جهتهم اكتساب لما اختصهم الله به(۱).

و إيتاء الفضل أعم من الاختصاص فكل اختصاص هو فضل وليس كله فضل اختصاص ولهذا جاءت هذه الآية وفيها "يختص برحمته من يشاء" وذكر قبلها أن الفضل بيد الله وبعدها وصف الله بأنه "ذو الفضل العظيم" فكان ذو الفضل يناسب الأولى وذو الفضل العظيم يناسب الاختصاص بالرحمة.

﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰكِ مَنْ إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارِ يُوَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنْ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَارِ لَآ يُؤَدِّهِ إِلِيْكَ إِلَامَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَابِمَا ۚ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِى ٱلْأَثِي ٱلكَذِبَ وَهُمْ يَمْلُمُونَ ﴾

قبل الدخول في تحليل مفردات هذه الآية وتركيباتها ينبغي أن نقدم نبذه مختصرة عن تحليلها من حيث المعلوم الكلي الذي تطرحه هذه الآية ولنجعل هذا التحليل على صفة السؤال ثم نتبع ذلك بالإجابة عليه، هل جاءت هذه الآية مدحاً لأهل الكتاب أم ذماً؟ أحسب أن الآية جاءت تلطف الجو بين المسلمين وأهل الكتاب إن كل أمة لا تخلو من هذين الصنفين: الأمين والمماطل وذكر الأمناء منهم بهذا

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير ج: ٣/ ص: ٢٦١-٢٦٢.

الوصف "بقنطار" وتقديمه على الذم يستدعي الاعتذار عن أهل الكتاب فكأنه يقول إن كان فيهم الرديء ففيهم المحسن، كذلك ذكر الدينار في جانب المماطلة حيث لم يبلغ به إلى الأدنى وهو الدرهم في زمن نزول القرآن بل قد يوجد أقل من ذلك، أضف إلى ذلك أن القرآن الكريم ذكر مستندهم الديني في المماطلة إذن فالجاهل بأن هذا المستند مزور وغير صحيح عن الله قد يكون معذوراً وهو أحسن حالاً من المماطل الذي يعلم أن المماطلة ممنوعة في الدين ثم يماطل ولعل أروع ما في هذه الآيات أنها لم تسم الطائفة باسمها ولا من أي أهل الكتاب هي مع أن المفسرين ذكروا في تفسيراتهم اليهود بل اسم الشخص أيضاً، إن الله رب الجميع فلم يصادر خكروا في تفسيراتهم اليهود بل اسم الشخص أيضاً، إن الله رب الجميع فلم يصادر تعييرهم والتلطف بهم لا الإساءة إليهم، نكنفي بهذا ونعود إلى ما يلزم من تحليل تعييرهم والتلطف بهم لا الإساءة إليهم، نكنفي بهذا ونعود إلى ما يلزم من تحليل الألفاظ.

### (إِن تَأْمَنْهُ بِقِنطَارِ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ ﴾

التعبير بإن التي تغيد الاستقبال وكذا مجيء الشرط والجزاء بصيغة المضارع للدلالة على أن هذا خُلُق فيهم وليس عمل جيل دون آخر، و"إن" مع إفادتها الاستقبال الا أنها إنما يعبر بها عن الشك في وقوع ما بعدها أو صعوبته وهي تحكي لنا تردد المسلمين في كل عصر في استثمانهم على أموالهم، "والقنطار وكذا ذكر الدينار فيما يأتي المراد من ذكرهما هنا ليس المقدار بل ما يمكن أن يستأمنوا عليه وما يجوز أن يماطلوا بأدائه"(۱).

### (يُؤَذِهِ إِلَيْكَ )

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج: ٣ /ص: ٢٦٣.

أدى دينه تأدية قضاه والاسم الأداء ويقال: فلان آدى من فلان أي أحسن أداءً ويقال أيضاً: تأدّى إليه الخبر أي انتهى (١).

### (إلَّا مَادُمْتَ عَلَيْهِ قَآبِمًا)

أي كما كان منهم من يصل إلى أفضل صور الأداء في الكثير فإن منهم من يصل إلى أدنى حالات الأداء في القليل هذا النوع لا يؤدي إليك حقك إلا ما دمت أي إلا في حالة دوامك "عليه قائما" أي تقصر قيامك عليه فلا تتركه يستريح من مطالبتك حتى يُخيِّل إليه أنك فوق رأسه دائماً تطالبه بما عليه من حقك(١)، وأنت ترى أن هذا الأداء للمعنى بوساطة الألفاظ صعب وفي هذه الكمية القليلة من الكلمات أكثر صعوبة ولكنه الله وكتابه.

### (ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ )

أي ذلك الأداء السيء إنما كان بسبب أنهم قالوا.

#### ﴿قَالُوا﴾

تحتمل هذه الكلمة وجهين: الأول: أنهم قالوا فعلاً ذلك القول والثاني: أن قالوا بمعنى اعتقدوا أي كان هذا رأيهم في دينهم. والظاهر من النص هو الاحتمال الثاني لأن ذلك لو كان قولاً ثابتاً في دينهم لم يعمل به البعض ويتركه البعض الآخر ولهذا قال عنهم "ويقولون على الله الكذب" أي ينسبون آراءهم إلى الدين وما هي من الدين والله أعلم.

### (لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمْيِتِينَ سَيِيلٌ ﴾

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص:١٢.

<sup>(</sup>٢) الكشاف ج: ١ / ص: ٤٣٨.

أي لا يتطرق علينا عتاب و لا ذم في الدنيا و لا عقاب ومحاسبة في الآخرة إذا حبسنا أموال الأميين أي العرب أو إذا أكلنا أموالهم واستبحنا حريمهم لأن كتابنا أي التوراة إن كانوا من يهود والتوراة والإنجيل إن كانوا من النصارى لم يجعل للأميين في كتابنا حرمة (١) منعم تذكر التوراة في سفر التثنية ما نصه وأما مدن هؤلاء الشعوب التي يعطيك الرب إلهك نصبياً فلا تستبق منه نسمة ما بل تحرِّمها تحريماً: الحثيين والأموريين والكنعانيين والفرزيين والحويين واليوسيين كما أمرك الرب إلهك لكي لا يعلموكم أن تعملوا حسب جميع أرجاسهم التي عملوا لآلهتهم" (٢) وفي الإنجيل: "أقبلت إليه امرأة كنعانية من تلك البلاد وصاحت ارحمني يا سيدي يا ابن داوود ابنتى فيها شيطان ويعذبها كثيرا فما أجابها يسوع بكلمة فدنا تلاميذه وتوسلوا إليه بقولهم اصرفها عنا لأنها تتبعنا بصياحها فأجابهم يسوع ما أرسلني الله إلا إلى الخراف الضالة من بني إسرائيل ولكن المرأة جاءت فسجدت له وقالت ساعدني يا سيدي فأجابها لا يجوز أن يؤخذ خبز البنين ويرمى إلى الكلاب فقالت له المرأة نعم يا سيدي حتى الكلاب تأكل من الفتات الذي يتساقط عن موائد أصحابها فأجابها يسوع ما أعظم إيمانك يا امرأة فليكن لك ما تريدين فشفيت ابنتها من تلك الساعة"(<sup>٣)</sup>، فالأميون العرب في التوراة رجس وفي الإنجيل كلاب فماذا تتنظر ممن ينظر إليك هذه النظرة؟

### (لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأَمْتِيَّنَ سَكِبِيلٌ ﴾

ترجم الحق على رأيهم ذاك الذي لو أعملت فيه فكرك اختصاراً ودقة

<sup>(</sup>١) أنظر الكشاف ج: ١/ ص:٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) التوراة سفر التثنية الإصحاح ٢٠

<sup>(</sup>٣) إنجيل متى ٣٤ ومرقص ٧ و٢٤و ٣٠ إيمان المرأة الكنعانية

وأعانك عليه قوم آخرون لما استطعت أن توصل المعنى سليماً معافى في خمس كلمات، النفي بليس وهي فعل ناقص وتقديم علينا ليقولوا هذا خاصة بنا نحن وأما على غيرنا فمن اهتضم حق غيره فعليه سبيل وفي الأميين فقط وأما في غيرهم فليس كذلك وسبيل نكرة أي (أي سبيل علينا منهم لا يوجد أصلا) لأن ليس تنفي مطلق الوجود فلا سبيل في الدنيا من عتاب وذم من أهل دينهم ولا عقاب في الأخرة من الله .جل من أنزل القرآن.

#### (وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ)

إذا قلنا: قال زيد عن عمرو الكذب يكون الكاذب عمرو"،وزيد إنما نقله عنه فقط ولكننا إذا قلنا: قال زيد على عمرو الكذب يكون الكاذب زيد أي أنه قول عمرا ما لم يقله، فهذه الطائفة من أهل الكتاب تكذب على الله أي أنها تقول قال الله في كتابهم كذا و هو لم يقله، قال في الكشاف: "ويقولون على الله الكذب" بادعائهم أن ذلك في كتابهم" "و هم يعلمون" أنهم كاذبون "(١)، وأنت ترى أن القرآن الكريم لا يني بذكر هذه المقولة عن الطائفة الشاذة فيكرر عنهم "و هم يشهدون" "و هم يعلمون" فهم إنما ضلوا عن علم بأن دينهم وكتابهم بريء مما يعملون ويقولون و هذا فيه تزكية لمن يعمل بعمل هذه الطائفة الضالة أو تحييدها عن الصراع على أقل تقدير.

### (بَلَنَ مَنْ أَوْفَى بِمَهْدِهِ وَأَتَّقَىٰ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾

"بلى" جواب للتحقيق توجب ما يقال لك لأنها ترك للنفي وهي حرف لأنها ضد لا(٢)، وقال في الكشاف: "بلى" إثبات لما بعد النفى وهو قوله تعالى "وقالوا لن

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١ / ص: ٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ٣٤.

تمسنا النار" أي بلى تمسكم أبدا بدليل قوله تعالى بعدها: "هم فيها خالدون" قال الزمخشري هذا في تفسير الآية ٨١ من سورة البقرة (١)، وقال هنا: "بلى" إثبات لما نفوه من السبيل عليهم في الأميين أي بلى عليهم سبيل فيهم (٢)،وذكر الرازي وجها آخر وهو أن "بلى" كلمة تُذكر ابتداء لكلام آخر بُذكر بعده وذلك لأن قولهم: ليس علينا فيما نفعل جناح قائم مقام قولهم: نحن أحباء الله فذكر الله تعالى أن أهل الوفاء بالعهد والتقى هم الذين يحبهم الله تعالى لا غير هم (٦).

وإذا صح ما يقول الرازي من أن بلى تذكر ابتداءً لكلام آخر فيصح أن يوجه ما بعدها بغير ما وجهه هو رحمه الله، والذي يبدوا لي أن ما بعد بلى مقول لإثبات السبيل عليهم في كتابهم فيكون المعنى: بلى عليكم سبيل لأن كتابكم يقول لا سبيل عليكم في الأميين إذا أوفيتم وانقيتم فإن الله يحب المتقين لا الخائنين.

### (مَنْ أَوْفَى بِمَهْدِهِ ، وَأَتَّقَىٰ ﴾

#### 

فيها احتمالان: الأول أن تكون موصولة أو شرطية قال أبو حيان الأظهر أن تكون شرطية (٤).

#### (أُونَى ﴾

قال أبو حيان: " أوفى " لغة الحجاز و "وفى " لغة نجد و "وفَّى " بالتشديد لغــة

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١ / ص: ٢٩٢،٤٣٨ .

<sup>(</sup>۲)نفسه ج:۱ / ص: ۲۹۲،٤۳۸ .

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج: ٣/ ص: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط ج: ٣/ ص: ٢٢٥.

أيضاً "(١) يعني أبو حيان بقوله لغة الحجاز ولغة نجد ولغة أيضاً كثرة الاستعمال وليس الاختلاف في اللغة لأن الثلاثي المجرد يستخدمه أهل نجد والمزيد بالهمزة "أوفى" يستخدمه أهل الحجاز والمضعف يستخدمه آخرون والمضعف "وفّى" هو المستعمل في العراق بكثرة فيقول من أوفى دينه: وفيت ديني.

#### ﴿وَأَتَّقَىٰ ﴾

واتقى ماذا؟ عندما يحذف المعمول الظاهر يراد العموم واتقى الله واتقى الله واتقى الله واتقى الله واتقى السيئات لأن كلمة اتقى تشمل الكل.

### (فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ﴾

الجملة جواب الشرط قال في الكشاف: فإن قلت: فأين الضمير الراجع من الحزاء إلى من؟ قلت: عموم المتقين قام مقام رجوع الضمير (٢)، وذلك لأن عموم المتقين قام مقام الضمير في "يحب" أي فإن الله يحبه.

# ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ مِسَهِدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَنِيمَ ثَمَنًا قَلِيلًا أُوْلَيَهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ وَلَا يُحَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُرْكِيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلِيتُمْ ﴾

هذا الخطاب يحمل وجهين من المعنى والوجهان مقصودان للمخاطب وهو الحق على الله المخاطب وهو الحق على الأول: طابع إخباري بما يكون عليه المخبر عنه وهو الذي يشتري بعهد الله ويشتري بيمينه ثمناً قليلاً إما حقيقة وإما بالمقارنة لما يفوته من الخير في الآخرة والثاني: طابع طلبي يحمل معنى النهي كأنه يقول لا تشتروا ...لأن الله على العمل الذي أخبر عنه جزاءً بقوله: أولئك لا خلاق لهم، ولا تنس أن

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ ص: ٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص: ٤٣٨.

سياق الخطاب بهذا الروح الإخباري العام يعد أسلوباً رائعاً من أساليب الدعوة فلا يذكر من فعل وإنما يوجه الخطاب إلى من يفعل وبعد أن كشفنا عن تحليل خطاب النص نعود إلى تحليل مفرداته ومفاصله.

#### ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ﴾

الاسم الموصول يفيد العموم فكأنك تقول: إن كل الذين يشترون... والاسم الموصول"الذين" من الأسماء المبهمة ولهذا احتاجت إلى ما يفسرها.

#### (يَشْتَرُونَ ﴾

أي يستبدلون فإن الشراء مبادلة شيء بشيء (١) والتعبير بالفعل المضارع الذي يفيد التجدد لإفادة أن الخطاب إنما جاء لمن كان هذا ديدنه لا لمن فعل ذلك مرة أو مرات متفرقة لأن ترك الفعل دليل على عدم الرضا وعدم الرضا معناه الندم على ما وقع والندم توبة والله يحب التائبين والتوابين.

### (بِعَهْدِاللهِ)

العهد: الأمان واليمين والموثق والذمة والحفاظ والوصية. وعهد يعهد عهداً أي أوصى أو أمر أو نهى فعهد الله كتابه أخباره وأوامره ونواهيه وليس المقصود هنا المُعاهَد أو التعاهد بين اثنين وذلك لأن مصدر عاهد: معاهدة ومصدر تعاهد: تعاهداً ولم يأت النص بذلك أي لم يقل بمعاهدة الله ولا بتعاهد الله وعهد الله: مفرد مضاف فيعم.

### (وَأَيْمَنِهُمْ ﴾

اليمين: القسم وإضافة الإيمان إليهم لإفادة اعتبار كل ما يسمونه يميناً

<sup>(</sup>١) انظر الكشاف: ج١/ص٤٣٨ .

وليس اليمين المشروع في الإسلام فإن من التزم بشيء وأقسم عليه بما يراه قسماً ثم تنازل عما التزم به وأهدر قسمه يدخل في هذا الوعيد، واليمين: هي الحلف التي يؤكد بها الإنسان خبره من وعد أو وعيد أو إنكار أو إثبات (۱).

### ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتُرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَنِهِم ﴾

#### ﴿بِعَهُدِ اللَّهِ ﴾

مفر د مضاف فيفيد العموم أي بكل عهد شه.

### (وَأَيْمَنِيمٌ)

جمع مضاف فلا يفيد العموم أي ببعض أيمانهم أو بمجموعة من أيمانهم فيصدق على ثلاثة فأكثر، فيكون الوعيد في الآية متوجها إلى الذين يشترون بكل عهد الله ثمنا قليلاً، ويشترون ببعض أيمانهم ثمنا قليلاً، وإنما جاء هذا الفارق بين الاثنين لأن الالتزام بعهد الله أحياناً وعدم الالتزام أحياناً أخرى يدل على وجود الإيمان بالله ومن آمن بالله لا يتوجه إليه مثل هذا الوعيد وذلك لأن ما بين الله وعبده مبنى على المسامحة إن الله غفور رحيم.

وأما الأيمان فهي التزام بين العبد وأخيه وهي حقوق يجب الوفاء بها وهي تحمل خطيئتين: الأولى: هضم حق المحلوف له، والثانية: اهتضام حرمة ما حلف به.

### (ثَمَنُا قَلِيلًا)

له وجهان: إما أن يكون قليلاً حقيقة بأن عصى الله من أجل كسب قليل ومثال ذلك ما يقع به التجار من ارتكاب ما حرم الله من الغش والتغرير مقابل

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير :ج٣ /ص٢٦٦ .

كسب قليل ولو تتبعت ما يقع الناس فيه من المحرمات في معاملاتهم لتبين لك أنهم حقيقة يرضون بالثمن القليل في مقابل معصية الله.

والوجه الثاني: أن يكون ما يكسبونه ثمناً قليلاً بالنسبة لما يخسرونه من النعيم في الدار الآخرة.

وجملة يشترون إلى ثمناً قليلاً كلها صلة للموصول" الذين" وصلة الموصول تقوم مقام الصفة للنكرة من حيث كشف الإبهام عنه.

بقي أن ننبه إلى أن الباء في قوله" بعهد الله" تدخل على ما يدفعه المشتري، فالمقصود بالثمن في الآية المثمَّن أي السلعة أو البدل.

وإذا عرفت هذا ينبغي لك أن تعلم أن المفسرين لهذه الآية وكما هو شأنهم في أغلب آي القرآن الكريم يتجهون بالتفسير إلى أسباب النزول فيكون تفسيرهم ذا منحى شخصي في تفسير المراد من النص ولنقرأ ما يقول الزمخشري: ("يشترون" يستبدلون " بعهد الله" بما عاهدوه عليه من الإيمان بالرسول المصدق لما معهم "وأيمانهم" وبما حلفوا به من قولهم: والله لنؤمنن به ولننصرنه) (١) هذا التفسير لا يعد كاشفاً لكل ما يحويه النص بل يكون تفسيراً بذكر مثال فقط.

### ﴿أُوْلَيْهِكَ لَا خَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾

### (أُولَتِيكَ)

خبر إن.

### (لَا خَلَنَقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِـرَةِ ﴾

الخلاق: النصيب والنصيب: الحظ الحسن ويطلق النصيب على السهم من

<sup>(</sup>١) الكشاف: ج١ /ص٤٣٨-٤٣٩ .

مال مشترك أي الحصة.

و "لا" نافية للجنس تعمل عمل إن فيكون النفي فيها عاماً للجنس كله ولهذا لا يصح الاستدراك بعدها لبعض أفراد الجنس فلا يقال: لا رجل في الدار لكن زيد في الدار لوجود التناقض بين الأول والثاني وهذا بخلاف ما لو كانت "خلاقً" بالرفع فلو قيل: لا خلاقً لهم احتمل النفي نفي الوحدة ولهذا يصح الاستدراك بعده فتقول: لا رجلٌ في الدار بل رجلان. (١) وإنما أطلنا في تحليل هذه الكلمة لأن بعض المفسرين لما اكتفى بتفسير الخلاق بالنصيب اضطر أن يقول المراد بالنصيب الخير لا الشر ولأن بعضهم أيضاً لما لم يستحضر دلالة النفي على الجنس والفارق بين دلالة المرفوع بعد لا والمنصوب راح يقدر النصيب بالوافر وهو إفساد للمعنى (١).

### (لاخْلَقَ لَهُمْ)

أي لا خلاق لهم مطلقاً سواء كان عن طريق الاستحقاق على ما قدموا من خير أو كان عن طريق إيصال الثواب إليهم من أبنائهم أو غيرهم أو عن طريق الدعاء لهم أو عن طريق العفو عنهم يوم القيامة وذلك لأن الآية إخبار وليست إيعاداً حتى نقول يمكن أن يدركهم العفو الإلهي فالفارق كبير بين أن يقول الحق: من عمل كذا وكذا أعذبه عذاباً أليما وبين صبغة نفى الخلاق بلا الجنسية .

### (فِ ٱلْآخِرَةِ ﴾

<sup>(</sup>١) ينظر ابن عقيل على الألفية: ج ١ /ص ٣٠٨ .

<sup>(</sup>۲) أنظر التفسير الكبير ج $^{2}$  / $^{2}$  / $^{2}$  البحر المحيط ج $^{2}$  / $^{2}$  / $^{2}$  . ومجمع البيان ج $^{2}$  / $^{2}$ 

وأما في الدنيا فنصيبهم وافر لأن الله مع كل عبد على ما يكون العبد من نفسه ومن ربه فجميع أعمال الخير التي يعملها الإنسان من أجل الكسب الدنيوي لا يُمنع من نتائجها مؤمن ولا كافر خير ولا شرير ولكن الله سبحانه يعطي المؤمن من فائض إحسانه ما يتنعم به في الحياة الآخرة بناء على نيته على فعل الخير واستشعاره بالعبودية لربه.

#### ﴿وَلَا يُحَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ ﴾

انتقل النص في النفي إلى سياق آخر فلم يقل: ولا كلام لهم مع الله أو لا كلام من الله لهم، لا يكلمهم: ينفي تجديد الكلام مرة بعد أخرى ولا دلالة لنفي المضارع على العموم وهذا يلغي الاستشكال الذي أورده الرازي رحمه الله حيث قال: "ولا يكلمهم الله" ففيه سؤال وهو أنه تعالى قال: " فوربك لنسألنهم أجمعين عما كانوا يعملون" الحجر: - ٩٣ - وقال: "فلنسألن الذين أرسل إليهم ولنسألن المرسلين" الأعراف: ٦ فكيف الجمع بين هاتين أللآيتين ؟. "(١)

لو شئت أن تقول إن تقديم المفعول يدل على التخصيص فيكون المعنى: ولا يخصهم الله بكلام فلك ذلك والنص يدل عليه وهو يبعد النص عما استشكله الرازي رحمه الله وهذه ألمعية النص القرآنى المعصوم عن الزيغ والخطأ.

### ﴿ وَلَا يَنظُرُ إِلَّهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ ﴾

يأتي في تحليل هذه الجملة ما ذكرناه في الجملة التي قبلها فلا نعيده. والنظر: تأمل الشيء بالعين وقد نظر إلى الشيء (٢) والرؤية هي مطلق

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج٣ /ص٢٦٦-٢٦٧ .

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ٢٧٨ .

حصول الصورة ومنه قوله تعالى:" فلما تراءى الجمعان" ومن المعلوم أنك لا تتأمل شيئاً بعينك إلا إذا كان لك غرض في هذا التأمل إما حبا أو إعجابا أو عطفاً أو غير ذلك.

#### (يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ)

مفرد مضاف أي كل يوم القيامة أي كل أجزائه.

#### (وَلَايُزَكِيهِمْ)

زكى الزرع: أي نما فهو فعل لازم وإذا أردت إيقاع الزيادة والنماء على غيرك احتجت إلى حرف من حروف التعدية أو أكثر فتقول: أزكيت الزرع بقيامي عليه أو تقول: زكيت الزرع كذلك وسميت فريضة المال: زكاة لأن الله تعالى تعهد في كتابه بتعويض المعطي بأكثر مما أعطى وكذلك تزكية النفس إنما تأتي بزيادة فضائلها ولكن لما كانت زيادة الفضائل تصاحب تطهيرها من الرذائل قيل في تزكية النفس أنها التطهير من الرذائل ومن هذا الباب قوله تعالى: "خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها" فقد جمع بين الأمرين وقدم التطهير على التزكية لأن الفضيلة سوف تقعد مكان الرذيلة الكرم مكان البخل ولذلك ورد عن السلف "التخلية قبل التحلية" وهو أمر جار على سنن الطبيعة.

#### (وَلَا يُزَكِيهِمْ)

و لا يزيدهم لأنه تعالى إنما يزيد من له عمل صالح لذلك اليوم وهؤلاء ليس لهم شيء حتى يزيدهم من عطائه على هذا رأبي في تفسير هذه الكلمة وقد أعرضت عن بعض الكلام في تفسيرها لجلة من المفسرين لعدم قناعتى بما

کتبو ا<sup>(۱)</sup>.

### (وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ

تقديم الخبر يفيد الاختصاص وكون الجار يُفيد الملك يزيد من معنى الاختصاص فكأنه يقول: لهم لا لغيرهم بل هو ملكهم واستحقاقهم فلم يأتهم من خارج أنفسهم وصدق من قال:" من أضاع حرفا من القرآن أحوجه الله إليه".

#### (عَذَابُ )

نكرة وللنكرة في باب التخويف والترويع ما ليس للمعرفة بل إن الكثير من الذين يقدَّمون للمحاكم على جنايات لهم يستريحون للنطق بالحكم لتبينه لهم وهكذا يبقى أن لهم عذاباً نكرة إلى يوم يلاقونه حمانا الله وإياكم.

#### (آيية)

وصف للعذاب بأنه مؤلم أي يسبب الألم وهو ليس صيغة اسم الفاعل بل على صيغة المبالغة هو عذاب مؤلم جدا كيف ؟ وبماذا ؟ وكم ؟ كل هذا مبهم.

ولكن النص تغيرت صياغته عن سابقاته فلو قال ويعذبهم الله عذاباً أليماً لكان جارياً على سنن الجمل السابقة فلماذا هذا التغيير؟ الجملة الاسمية تفيد إثبات الخبر للمبتدأ من غير التعرض لاستمراره وتجدده فمن أوقع الله عليه عذاباً أليماً ولو مرة أو في لحظة صدق الخبر، ولكن لو جاء الإخبار بالجملة الفعلية عنهم ويعذبهم عذاباً أليماً لإفادة التجدد، وهذا من رحمة الله ليبقي باب العفو أو التخفيف مفتوحاً.

<sup>(</sup>۱) انظر التفسير الكبير :ج٣ /ص٢٦٧ . والكشاف: ج١ /ص٤٣٩ والبحر المحيط:ج٣ /ص٢٢٦ .

﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَنَرِيقًا يَلُونَ أَلْسِنَتَهُم إِلْكِنْ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتْبِ وَمَا هُوَمِنَ الْكِتْبِ وَمَا هُوَمِنَ الْكِتْبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ الْكِتْبِ وَيَعُولُونَ عَلَ اللّهِ ٱلْكَيْبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَغَرِيقًا ﴾ ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَغَرِيقًا ﴾

الضمير يعود إلى الذين: أي أن الخطاب يتحدث عن جماعة من الذين يشترون بعهد الله...يقومون بلي ألسنتهم.. قوله تعالى: ﴿وَرَاعِنَا لَيّاً بِأَلْسِنَتِهِمْ ﴾(١) والفرقة: الطائفة من الناس والفريق أكثر منهم (٢)، أي أكثر من الفرقة وهذا يعني أنه يصح أن نقول: فرقة من الفريق دون العكس.

### (يَلُونَ أَلْسِنَتَهُم بِالْكِئْبِ)

لوى الحبل فتلّه يلويه ليا ولوى رأسه وألوى برأسه: أماله وأعرض قال في الكشاف: "يلوون ألسنتهم بالكتاب" يفتلونها بقراءته الكتاب عن الصحيح إلى المحرف ويجوز أن المراد يعطفون ألسنتهم بشبه الكتاب لتحسبوا ذلك الشبه من الكتاب أوقال الرازي: "يلوون ألسنتهم" قال القفال: معناه أن يعمدوا إلى اللفظة فيحرفوها في حركات الإعراب يتغير به المعنى وهذا كثير في لسان العرب فلا يبعد أن يكون مثله في العبرانية فلما فعلوا ذلك في الآيات الدالة على نبوة محمد يبعد أن يكون مثله في العبرانية فلما فعلوا ذلك في الآيات الدالة على نبوة معمد التحراق كان ذلك هو المراد من قوله تعالى: "يلوون ألسنتهم" وهذا تأويل في غاية الحسن أنه و والدقة في التحليل لهيكل النص تلزمنا التفريق بين هذين التعبيرين: "

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج: ١ / ص: ٤٣٩.

<sup>(</sup>٤) النفسير الكبير ج:٣ /ص:٢٦٨.

يلوون ألسنتهم بالكتاب" و يلوون الكتاب بألسنتهم" حتى لا نقع في خطأ في فهم النص، فما ذكره الزمخشري أقرب إلى لي الكتاب بألسنتهم منه إلى لي ألسنتهم بالكتاب ولا سيما أن "يلوون" من لوى لا من ألوى وإذا قلت لويت الحبل بيدي يكون الملتوي الحبل وليس يدك، وأما ما استحسنه الرازي من تحليل القفّال وقال عنه: في غاية الحسن فهو حقاً حسن، وهو يصلح للتمثيل للنص فهو واحد مما ينطبق عليه النص ولكن النص أعم من ذلك ومثله ما ذكر الزمخشري تجويزاً بقوله "يعطفون....الخ" فلي اللسان بالكتاب يقع إذا أعطينا الكلمة غير معناها الصحيح أو فسرناها بالتأويل البعيد الذي تحتمله لغة النص، أو أضفنا قيوداً على النص ويجمع هذه المعاني الإنحراف في لفظ النص أو معناه والله أعلم.

### (لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمَا هُوَمِنَ ٱلْكِتَابِ)

الحسبان: الظن والتخمين، والهاء من لتحسبوه قال في الكشاف: تعود إلى ما دل عليه "يلوون ألسنتهم بالكتاب" وهو المحرّف"(۱) وإذا كان جل همهم أن نحسبه دل على أنهم لا يطمعون بيقين وذلك إما لشهرة هذا الفريق بالكذب وإما للمغالاة في عداء المسلمين وإما مخافة الرجوع إلى الصادقين الأمناء منهم على كتاب الله التوراة أو الإنجيل فينبغي أن لا ننسى أن القرآن الكريم جعلهم فريقاً من الذين يشترون بكتاب الله... الخ لا كلهم فهم يحرفون النص التوراتي أو الإنجيلي إما في لفظه أو في معناه ولكن لماذا يريدون أن يقنعونا ولو إلى درجة الظن أن ما يقولوه من كتابهم؟ سياق الآيات لا يدل على أن هذه الطائفة أو الفريق من اليهود أو من النصاري ثم أن أغلب المفسرين يذهب إلى أن الذي عمدوا إليه بالتزوير إنما

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ ص: ٤٣٩.

هو صفة النبي محمد وليس في النص دلالة على هذا أو ذاك، بل سياق هذه الآية والتي قبلها يمكن حمله على إرادتهم التحايل على المسلمين بأن كتابهم لم يجعل عليهم سبيلاً في هضم حقوق الأميين، وعلى هذا فيمكن أن يفسر لي اللسان بالكتاب ادعاؤهم أن كتابهم يقول كذا وكذا وهو عبري وليس بعربي فيفسروه للعرب حسب ما يحلو لهم وبهذا المعنى تكون الآية واضحة الدلالة على هذا الغرض.

وهذا تابع لإخبار الله عنهم أنهم يلوون ألسنتهم بالكتاب لهذا الغرض ولم يقولوا هم أنه من الكتاب بل الذي يقولونه هم إنما هو: "ويقولون هو من عند الله" فيرد الله عليهم "وما هو من عند الله" فيكون تقدير الآية: وإن منهم لفريقاً يلوون ألسنتهم بالكتاب ويقولون هذا من عند الله وما هو من عند الله لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب، غاية ما في النص أن الله يجو قدم الإخبار عن نيتهم ودوافعهم على الإخبار عن قولهم وأحسب أن النص جاء على هذه الصيغة للدلالة على أمرين: الأولى: أن النية تسبق الفعل من حيث الوقوع فاستحقت التقدم في الحديث عنها.

الثاني: أن في كشف نيتهم قبل ظهورها يستهدف فائدتين: الأولى: تعريف المسلمين بما ينوي هذا الفريق عمله معهم ليكونوا على بينة من أمرهم.

الثانية: إحباط ما ينوي هذا الفريق عمله قبل وقوعه وبعث اليأس في نفوسهم وقد انكشف مكرهم وبان كيدهم وصار المسلمون يتكلمون به قبل وقوعه ،إذا عرفت هذا نجوت من توهم التكرار في النص أو لأ واستغنيت عما يذكره بعض المفسرين من الفارق بين الخبرين المكررين حسب وجهة نظرهم (۱) وبعد هذا التحليل أنقل لك صورة جميلة من صور عدم المغالاة في تسفيه آراء الآخرين وإن

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير ج: ٣ / ص: ٢٦٨.

كانوا من أشد الناس عداوة وحقداً وكيداً. قال الإمام الرازي رحمه الله متسائلاً: "كيف يمكن إدخال التحريف في التوراة مع شهرتها العظيمة بين الناس؟ وأجاب بما يأتي: لعله صدر هذا العمل عن نفر قليل يجوز عليهم التواطؤ على التحريف ثم أنهم عرضوا ذلك المحرف على العوام وعلى هذا التقدير يكون هذا التحريف ممكناً".

(مَاكَانَ لِبَشَيْ وَلَا أَن يُؤْتِيكُهُ اللّهُ الْكِتَابَ وَالْعُكُمْ وَالنَّـ بُوَّةَ ثُمَّ يَعُولَ لِلنَّتَاسِ كُونُوا عِبَ اذَا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَئِينَ كُونُوا رَبَّنِيْتِينَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ ﴾ (مَاكَانَ لِبَشَيْ)

ما نافية وكان: تدل على الحدث المطلق غير المقيد زماناً أو مكاناً أو صفة واللام في قوله: "لبشر" للنسبة، كما تقول: ما ضرب لزيد أو ما علم لزيد، لأن المقصود بالحدث هو المصدر وهو في كان: الكون أي الوجود أو الثبوت أو ما قارب هذه المعاني والنفي إذا توجه إلى الحدث أفاد نفي الحقيقة لأن الحقائق إنما هي المصادر كالعلم والحياة والوجود وغيرها فيكون المعنى: ما وجود نسبة كذا إلى بشر أي ما ثبت مطلقاً لبشر.

### (أَن يُؤْتِيهُ اللهُ الْكِتنبَ وَالْعُكُم وَالنَّبُوَّةَ)

هذا النص القرآني أنزل على محمد وهو خاتم الأنبياء والمرسلين وهذا النص من الكتاب الخاتم لجميع الكتب فليس بعده كتاب فلماذا جاء بالفعل المضارع الدال على الاستقبال "يؤتيه"؟ هو يعلم أن نبياً بعده بشرع جديد سوف لن يأتي ولن يكون ثم لماذا لم يأت التعبير هكذا: لم يؤت الله الكتاب... الخ؟ ومن المعلوم أن "لم" تدل على نفي الماضي والحوار مع أهل الكتاب والظاهر أن الحاجة إلى صيغة نفي تدل على نفي هذه المقولة في الماضي وللجواب على ذلك نقول: لو جاء النص تدل على نفي هذه المقولة في الماضي وللجواب على ذلك نقول: لو جاء النص

بالنفي الذي يخص الماضي لقال أهل الكتاب منع عمن مضى ولم يمنع عن نفسه أي محمد وأيضاً إن النص على نفي الماضي إنما يدل على عدم الوقوع لا على عدم إمكان الوقوع فلما جاء النص بنفي الوجود المطلق دل على عدم إمكان وقوع ذلك من أي بشر يختاره الله برسالته وهذا هو معنى عصمة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم من أن يقع منهم ذلك ألا تسجد العقول لمثل هذه النصوص القرآنية المحكمة؟..

#### (يُؤتِينُهُ)

تقول أتى زيد فتسند الإتيان إلى زيد لأن زيداً يصح أن يقع منه هذا الفعل كما تقول: نزل زيد فإذا أردت نسبة الإتيان إلى من لا يصح وقوعه احتجت إلى نقل الفعل إلى صيغة أخرى إما بزيادة الهمزة كما هنا في "يؤتيه" فإن أصل الفعل: أأتى يُأأتي مثل أنزل ينزل فسهلت الهمزة الثانية فصار آتى يآتي فوضعت الهمزة على الواو لأن ما قبلها مضموم فصارت يؤتي وإما بنقل الفعل إلى صيغة التضعيف مثل نزل ونزل فنقل الأفعال من صيغة إلى صيغة أخرى هذا بعض سرها ولهذا الباب من العلم أثر كبير في معرفة علم التحليل قي القرآن الكريم.

وإذا علمت ذلك علمت أن القرآن والكتب السماوية لا تأتي هي وإنما يؤتى بها وفي هذا تسميع بالذين يدعون أن النفس إذا زكت من أدرانها وعلاقاتها الطينية نزل عليها القرآن وانطبع في مرآتها وأنى لهم ذلك والمرسلون والأنبياء لا يأتيهم الكتاب ولكن يؤتونه ؟ .

### (الكِتَنبُ وَالْعُكُمُ وَالشُّبُوَّةَ )

قال أبو حيان : " الظاهر أن الحكم هنا القضاء والفصل بين الناس" وقسال

في تعليل الترتيب لهذه الثلاثة: هذا من باب الترقي بدأ بالكتاب وهو العلم ثم الحكم وهو التمكين وهو الفصل بين الناس ثم الرتبة العليا وهي النبوّة وهي مجمع الخير ومثل قوله قال الرازي $\binom{1}{2}$  وإذا أضفت إلى هذا التعليل علمك بأن ما سبق من آيات القرآن الكريم قد سارت في ذكر المحاورة مع أهل الكتاب على هذا الترتيب نفسه حيث كان النقاش أو لاً عن الكتاب وموقفهم منهم ثم محاورتهم في الالتزام بعهد الله وهو حكم ثم ختم الحديث عن النبوة وما يتوهمون فيها من النبوة شه أو حلول الإلوهية فيها ازداد التعليل جمالاً.

### ﴿ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي ﴾

ثم: تغيد الترتيب والاستحالة إنما تكون بعد تلقي الثلاثة الكتاب والحكم والنبوة فالكتاب وحده لا يكون عاصماً من ذلك ومثل الكتاب وحده الكتاب والحكم فالاثنان لا يعصمان من ذلك أيضا ولهذا زل الأحبار والرهبان وقد أوتوا الكتاب والحكم ولكن العصمة في الثلاثة الكتاب والحكم والنبوة ،وهذا أيضاً فيه تسميع بالذين يتوهمون العصمة لغير الأنبياء، فالنبي الذي يتلقى كتابه من ربه ويحكم بهذا الكتاب بين الناس يستحيل عليه في منطق العقل والطبع أن يقول: كونوا عباداً لي من دون الله لأن في ذلك مصادرة لنبوته واختلافاً مع كتابه ومناقضة مع حُكمه في هذا الكتاب.

#### (عبسكادًا )

وزن فعال هو الجمع القياسي في لغة العرب لما يكون من الأسماء على وزن فعل إذا كانت عين الفعل منه ليست ياء مثل عبد فجمعه القياسي على عباد

<sup>(</sup>١) البحر المحيط :ج٣ /ص٢٣٠ . والتفسير الكبير :ج٣ /ص٢٧١ .

وأما جمع كلمة عبد على عبيد فقليل جدا<sup>(۱)</sup> ولهذا جاءت "عباد" في القرآن الكريم مستعملة بكثرة كاثرة بلغت 9 9 9 سبعا وتسعين موضعاً في حين لم تستعمل كلمة عبيد إلا في خمس مواضع وكان أبو محمد بن عطية قد استقرأ استعمال الكلمتين في القرآن الكريم وفي شعر العرب فوجد أن عباداً مستعملة في أهل الطاعة وفي مواضع الثناء وأن عبيداً مستعملة في المواضع التي يقصد فيها العقاب أو الذم (1). واليك الآيات التي ذكر فيها جمع عبد على عبيد .

- ١-٢- قال تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ ﴾ (١)
  - ٣- قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيدِ ﴾ (أ).
- ٤- قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ أَسَآةً فَعَلَيْهَا ۚ وَمَا رَبُّكَ بِطَلَّنِيمِ
   لَلْعَبِيدِ ﴾ (٥).
  - ٥- قال تعالى: ﴿ مَا يُبَدِّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى وَمَاۤ أَنَا بِظَلَّيرِ لِلْعَبِيدِ ﴾ (١٠).

وإنما نقلنا لك ذلك كله لأن أبا حيان بعد أن نقل عن أبي محمد بن عطيه ذلك الاستقراء حاول أن يشغب عليه بادعاء استعمال كلمة عبيد في القرآن الكريم من أجل الفاصلة (٧)، مع أن الآيتين الأولى والثانية تختلف فاصلتها عما قبلها وعما

<sup>(</sup>١) البحر المحيط :ج٣- ص٢٣٠ - ٢٣١ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر .

<sup>(</sup>٣) آل عمر آن : ١٨٢ . و الأنفال :٥١ .

<sup>(</sup>٤) الحج ١٠٠ .

<sup>(</sup>٥) فصلت : ٢٦ .

<sup>(</sup>٦) ق :۲۹ .

<sup>(</sup>٧) البحر المحيط "ج ٣/ص ٢٣١ .

بعدها وكذلك الآية الثالثة من سورة الحج ومن الغرابة بمكان أن هذه الآيات الثلاث جاء قبلها كلمة "عذاب الحريق" وأما الآية الرابعة فتختلف فاصلتها عما قبلها وتتفق مع ما بعدها والآية الرابعة هي الوحيدة التي جاءت فاصلتها متفقة مع ما قبلها ومع ما بعدها وهي التي استدل بها أبو حيان فكان استقراؤه هو الناقص.

### (کُونُوا عِکَادَا لِي)

من المعلوم أن مفهوم العبد ومفهوم الرب من النسب الإضافية لأنه لا يتعقل مفهوم أحدهما إلا بتعقل مفهوم الآخر فهما متضايفان فمعرفة مفهوم العبد تستلزم معرفة مفهوم الرب لأن الشخص إنما يسمى عبدا إذا كان له رب يملكه وذلك كالأبوة والبنوة، ولهذا كانت هذه الجملة "كونوا عباد لي" مساوية لقوله: أنا ربكم ولو جاء هذا النص بصيغة الأمر في العبادة مثل: اعبدوني من دون الله لما أدى هذا المعنى لأن النسبة بين العباد وبين الربوبية نسبة اقتضاء واستحقاق فلا يتوقف فهم أحدهما على الآخر لأننا يمكن أن نتصور مفهوم الرب بدون أن نتصور واقع عبادة.

#### (مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾

تحتمل وجهين: إما أن تعني من دون أن تكونوا عباداً لله والوجه الثاني: من دون الله أي كونوا عباداً لي ولله وأنا أقرب البكم من الله وتأخير قوله "لي" يرجح الوجه الثاني فلو أراد الأول لقال: "كونوا لي عباداً".

### (وَلَكِن كُونُوا رَبَّكَنِيتِينَ ﴾

لكن: حرف عطف للاستدراك والتحقيق يوجَبُ بها بعد نفي (١) أو نهي إذا عريت من الواو (٢) مثال ذلك: ما قام زيد لكن عمرو ولا يقم زيد لكن عمرو ولكنها في الآية لم تتجرد عن الواو ولهذا جاءت جملة بعدها.

#### (رَيُّانِيِّعَنَ)

الرباني: منسوب إلى الرب بزيادة الألف والنون كما يقال في رقباني ولمو أي الرباني الشديد التمسك بدين الله وطاعته (٢)، وأما الربيون: بكسر الراء فهم الألوف من الناس الواحد: ربّي (٤).

### (بِمَا كُنتُمْ تُعَلِمُونَ ٱلْكِئنَبَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ ﴾

أي بسبب كونكم عالمين وبسبب كونكم دارسين أو بسبب كونكم ترشدون الناس وتعلمونهم وبسبب كونكم تقومون بتدريسهم وتعليمهم الكتاب الأول على أن تعلمون وتدرسون بدون تضعيف والثاني على قراءة من ضعفهما<sup>(٥)</sup> قال الزمخشري: وكفى به دليلاً على خيبة سعي من جهد نفسه وكد روحه في جمع العلم ثم لم يجعل ذلك ذريعة إلى العمل<sup>(١)</sup>.

﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمُ أَن تَنَفِذُوا الْلَتَهِكَةَ وَالنَّبِينَ أَرْبَابًا أَيَا مُرَكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ ﴾

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) البهجة المرضية بشرح الألفية ص:١٣٥.

<sup>(</sup>٣) الكشاف ج: ١ /ص: ٤٤٠.

<sup>(</sup>٤) مختار الصحاح ص: ١٠١-٢٠١.

<sup>(</sup>٥) الكشاف ج: ١ / ص: ٤٤٠.

<sup>(</sup>٦) الكشاف ج: ١ / ص: ٤٤٠.

قرأ عاصم وابن عامر وحمزة بنصب الراء فيكون المعنى: ولا له أن يأمركم فقدروا أن مضمرة بعد لا وتكون لا مؤكدة معنى النفي السابق والتقدير معهود في كلام العرب، وقرأ بعضهم "ولا يأمركم" بضم الراء على الاستئناف والمعنى على هذه القراءة: أنه لا يقع بشر موصوف بما وصف به أن يجعل نفسه رباً فيعبد ولا هو أيضاً يأمر غيره باتخاذ الملائكة والنبيين أرباباً فانتفى أن يدعو لنفسه ولغيره (۱).

### (أَن تَنَّخِذُوا الْلَكَتِهِكَةَ وَالنَّبِيِّتَنَ ﴾

إنما جاء تخصيص الملائكة والنبيين بالذكر لأن أهل الكتاب لم يقع من أحد منهم عبادة غير هما(٢).

### ﴿ أَيَأُمُرُكُم مِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾

هذا استفهام تعجبي كيف يعقل أن يدعو النبي الناس إلى عبادة غير الله وهو الذي دعاهم إلى إسلام القلب والوجه لله فهل يعقل بعد أن أسلمتم لله على يديه وبدعوته يأتي ليأمركم أن تكفروا من جديد؟

### ﴿إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾

هذه شهادة لأهل الكتاب أنهم أسلموا لله مع أنبيائهم ثم اعتراهم الانحراف.

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج:٣ /ص:٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج: ٣ / ص: ٢٧٣.



## الفصل الخامس عشر

في أخذ الميثاق على النبين أي يؤمنوا بمن جاءبعدهم من الرسل المحدقين لما معهم



### الفصل الخامس عشر في أخذ الميثاق على النبيين أن يؤمنوا بمن جاء بعدهم من الرسل الصدقين لما معهم

(وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى النَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَب وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولً مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنعُمُرُنَّةً قَالَ عَافَرَرْتُمْ وَأَخذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِيَّ قَالُواْ أَقَرَرْنَا قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّنهِدِينَ ﴿ فَمَن تَوَلَّى بَشَدَ ذَلِكَ فَأُوْلَتِيكَ هُمُ ٱلْغَنسِقُوك ﴿ أَفَعَكَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبَّغُونَ وَلَهُ وَأَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعُنَا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ اللهُ قُلْ ءَامَنَا بِأُللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُومَىٰ وَعِيسَىٰ وَٱلنَّبِيُّوبَ مِن زَّيِّهِمْ لَا نُعْرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىٰمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قُومًا كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَنِهِمْ وَشَهِدُواْ أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقَّ وَجَاءَهُمُ ٱلْمِيۡنَكُ ۚ وَاللَّهُ لَا يَهۡدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ أُوۡلَٰتَهِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعَنكَ ٓ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ۞ خَلِينِ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْمَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ اللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَـٰنِهِمْ ثُمَّ أَزْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأُولَاتِكَ هُمُ ٱلطَّمَآلُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَكَن يُقْبِكُ مِنْ أَحَدِهِم مِلْ الْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ بِلَّهِ أَوْلَيْكَ لَهُمْ عَذَابُ ٱلِيمُ وَمَا لَهُم مِن نُصْرِنَ ﴾ أل عمر ان: ٨١ - ٩١

في هذا الفصل النص على الحقيقة الكبرى وهي أن الله لم يبعث نبياً ولم يرسل رسولاً إلا وأخذ عليه الميثاق أن يؤمن بمن جاء من بعده من رسول ونبي طالما كان هذا الأخر يصدق كتاب الأول في كتابه وكذلك أخذ الله الميثاق لنصره وأشهد الله أنبياءه عنى ذلك فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين" بعد هذه المقدمة الموجزة ندخل في تحليل النصوص.

#### ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى ٱلنَّبِيِّينَ ﴾

العامل بإذ محذوف تقديره: واذكر إذ... وإذ ظرف تفيد المضي بخلاف إذا الموضوعة للاستقبال.

#### (آخذ الله)

إنما أسند الفعل إلى الله لأن مثل هذا الفعل لا يمكن أن يقع إلا منه على لأنه هو الذي اختصمهم برسالته ونبواته.

#### ﴿مِيئَنِقَ ﴾

الميثاق العهد و الثقة: الأمان تقول: وثقت به أي ائتمنته (۱)، و "ميثاق" مصدر مضاف إلى "النبيين" فاحتمل وجهين:

الأول: أن تكون الإضافة من إضافة المصدر إلى فاعله فيكون المعنى أن الأنبياء هم الذين أخذوا الميثاق على أممهم والله أخذ من النبيين ما أخذوه على أممهم

والثاني: أن تكون الإضافة من إضافة المصدر إلى مفعوله ويكون المعنى أن الله هو الذي أخذ الميثاق على النبيين أن يؤمنوا بمن جاء من بعدهم وهو يصدق

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٢٩٥.

ما معهم<sup>(۱)</sup>.

وأحسب أن الوجه الثاني هو الراجح لأنه يستلزم الأول دون العكس أي أن أخذ العهد على الأعلى يستلزم أخذ العهد على الأدنى ولكن أخذ العهد على الأدنى لا يستلزم أخذ العهد على الأعلى والله أعلم.

وسواء رجحت هذا أو ذلك فالقضية التي يطرحها القرآن الكريم واحدة في حقيقتها وهي إشعار المملوكين بأن الله هو صاحب الأمر والنهي يرسل الرسول اليوم ويرسل غيره بعد غد وينزل الكتاب اليوم وينزل غيره غداً.

هذه الحقيقة التي لا يني القرآن الكريم من ذكرها الخلق لله إذا انتسبوا إلى نبي وكتاب فإنما ينتسبون البهما من أجل الله وبأمر الله ولا يجوز لهم أن ينسوا نسبتهم إلى الله أولاً عباداً مملوكين له على وأنهم إذا انبعوا رسولهم وكتابهم فإنما يتبعون الله الذي أمرهم بذلك لا عصبية لرسولهم ولا لكتابهم.

### (لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَبُ وَحِكْمَةِ ﴾

#### (LI)

قرأ الجمهور بفتح اللام على أنَّ ما اسم موصول والذي بعده صلة له وخبره قوله: "لتؤمنن به" والتقدير: للذي أتيتكم من كتاب وحكمة، فما مبتدأ واللام الداخلة عليه لام الابتداء للتوكيد كما تقول: لزيد قائم والضمير العائد إلى "ما" محذوف تقديره: لما أتيتكموه.

<sup>(</sup>١) انظر الوجهين في التفسير الكبير ج:٣ / ص: ٢٧٥-٢٧٥.

وقرأ حمزة بكسر اللام وما أسم موصول فتكون للتعليل فكأنه يقول: أخذ الله ميثاق النبيين لهذا لأن من يؤتى الكتاب والحكمة يجب عليه التصديق بكل رسول وكتاب مصدقاً لما معه.

وقرأ سعيد بن جبير لمًا بتشديد الميم ومعناها حين أي حين آتيتكم (١).

#### (ءَاتَيْتُكُم )

التأكيد على أن الكتاب و الحكمة إنما هما من إعطاء الله لهم للدلالة على أن لا يصبح لمن يعطى شيئاً أن يتعصب لذلك الشيء ضد معطيه.

### (مِن كِتَبُورَحِكُمُو)

من بيانية أي أن الكتاب والحكمة ليسا كل ما آتيتكم فأول ما آتيتكم و عقولكم و تخصيصكم على الخلق بالخلافة والتكريم فإذا كنتم تدينون لي بهذا كله وأني خلقتكم وأنتم عبادي ومماليكي فكيف لا تقبلون مني رسولاً بعد رسول وكتاباً بعد كتاب والكل من عطائي أنا جل جلال الله.

### (ثُمَّرَجَاءَ كُمْ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ)

### (ثُمَّرُ بَآءَ كُمْ)

الخطاب في جاءكم إما إلى أمم الأنبياء والمرسلين إن قلنا بالوجه الأول من تفسير ميثاق النبيين وإما إلى الأنبياء على الوجه الثاني الذي رجحناه والمهم أن يفهم الناس أنهم يتبعون أنبياءهم وكتبهم لأمر الله بذلك(٢).

### ﴿ رَسُولٌ مُصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٧٥-٢٧٦. الكشاف ج:١ / ص: ٤٤١.

 <sup>(</sup>۲) التفسير الكبير :ج٣/ص٢٧٧ .

يتفق العلماء قاطبة أن العقيدة وما يتصل بها أمر تتفق عليه جميع الديانات الإلهية ولهذا يقولون إن العقائد لا يعتريها النسخ ولا التبديل فلا يوصف الله في ديانة بخلاف ما يوصف به في ديانة أخرى فالله الذي أنزل الكتب وأرسل الرسل هو الذي بين لنا عن نفسه ما بين في كتبه وعلى ألسنة رسله. وهذا الجانب الإلهي هو المقصود بالتصديق من النبي الجديد وهو البرهان الصادق الذي لا يعتريه شك على صدق النبي الجديد وذلك لأن الله يحبي الذي لا تدركه الأبصار وليس كمثله شيء لا يعرف وصفه أحد ولا يحيط أحد به علماً وكل ما بيد الناس عن الله إنما هو من هذا الجانب أي ما تلقوه عن ألسنة الرسل وما قرؤوه فيما أنزل من كتاب. فإذا جاء رجل يدعي النبوة فإنما يُعرف صدقه بما يذكره عن الله من صفات لأن هذه الصفات لا يمكن أن يعرفها إلا نبي يتلقى عن الله، وهذه العقيدة وما حولها من الصفات لا يمكن أن يعرفها إلا نبي يتلقى عن الله، وهذه العقيدة وما حولها من مفاهيم تكون بمثابة ختم الملك الدلالة على صدق حامل الكتاب أنه جاء من قبل الملك، وأما الشرائع التي تخص تنظيم العلاقة فيما بين الناس أو ترسم شكل العبادة التي يقوم بها المخلوق لخالقه فهذه وتلك لا يمكن أن نفترض مصادقة الدين اللاحق للدين السابق بها، إذ عند ذلك تنتفي الحاجة إلى الجديد من الدين هذا ما أطمئن إليه للدين النص والله أعلم.

### (لَتُوْمِنُنَ بِهِ - وَلَتَنصُرُنَدُ

اللام لام القسم وهذا هو الميثاق وهو العهد لا يرسل الله رسولاً ولا يبعث نبياً الا ويأخذ عليه هذا العهد الغليظ والله لأؤمنن به والله لأنصرنه، وهذا العهد وهو إيمان السابق باللاحق أكد بالقسم وبنون التوكيد الثقيلة وبصياغة النص للجماعة ودلالته على أن الجميع قد أخذ عليهم هذا العهد فيه توكيد آخر لما يتضمنه من معنى إشهاد بعضهم على بعض.

وأنت ترى أن الميثاق يحمل بندين: الإيمان والنصرة ولنتمعن فيهما جيداً يؤمن بمن؟ وينصر من؟ وإنما سمي الرسول رسولاً لأنه يحمل رسالة من غيره إلى غيره وهو يكون مشمولاً بالرسالة التي بيده، المرسل يريد إيصال الرسالة والإيمان بالرسول أنه رسول من المرسل يعني قبول هذه الرسالة التي يحملها من المرسل، إذن فالإيمان بالرسول إنما يراد لإيصال الرسالة التي بيده.

ومن المعلوم بداهة أن الرسالة لم يرسلها من أرسلها من أجل أن تقرأ فقط لأن فيها أمراً ونهياً وفيها أخبار وقصص وفيها وفيها فالإيمان بها إنما هو العمل بها والرسول مبلغ ومبين وأسوة، وعلى هذا الفهم يكون البند الثاني "النصرة" إنما هو نصر رسالته ونصر العمل بها على أعدائها وعلى الصادين عن العمل بها.

### ﴿ قَالَ ءَأَقَرُ رَثُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَالِكُمْ إِصْرِيٌّ ﴾

#### ﴿ مَأَفِّرَ رُسُمُ ﴾

أي على ما تقدم من الإيمان والنصرة وسواء قلنا أن الميثاق على النبيين من الله أو على الأمم من أنبيائها فيطلب الحق إقرار النبيين على ذلك فيقرون على أنهم أعطوا الميثاق أو على أنهم أخذوا الميثاق على أممهم والإقرار: الإثبات والاعتراف والتصديق. والأخذ: بمعنى القبول أي وقبلتم هذا العهد؟

### (إضرِیٌ )

أي عقدي وعهدي قال في الكشاف: سمى العهد إصراً لأنه مما يؤصر أي يشد ويعقد ومنه الإصار الذي يعقد به (١).

### ﴿ قَالُواْ أَقْرَرْنَا ﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف ج:١ / ص: ٤٤١. مختار الصحاح ص:١٥.

أي قال النبيون أقررنا، وهذا الخطاب مع ما سبق من السياق في خطاب المجموع وما يأتي من الإشهاد يوحي بإمكان أن يكون الله قد جمعهم عليهم الصلاة والسلام وأخذ عليهم هذا العهد والميثاق وهو معنى يوحي به النص و لا يرده السياق وفي القرآن الكريم ما هو مثله من أخذ العهد على ذرية آدم بالإقرار بوحدانية الله على والله أعلم.

## ﴿ قَالَ فَأَشْهَدُواْ وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴾

هذه الآية فيها من معاني التنزيل الإلهي لعباده ما لو استشعره العبد بكله لخر خاشعاً شه رب العالمين، ترى لماذا يتنزل المالك لمملوكيه كل هذا التنزيل؟ عهد وإقرار وإشهاد اشهدوا! لمن وعلى من؟ وأمام محكمة من؟ أترانا نتنزل مع أهلينا مثل هذا التنزل أترى قادة الناس من الناس يفعلون ذلك مع الناس؟ إنه الرب ونحن العباد إنه المالك ونحن المملوكون لا يمكن أن يعاملنا غير ربنا مثل ربنا ولهذا نقول: الحمد شه رب العالمين.

قال الرازي: وفي تفسير قوله "فاشهدوا" وجوه: الأول: فليشهد بعضكم على بعض بالإقرار وأنا على إقراركم وإشهاد بعضكم بعضاً.

الثاني: أنه خطاب للملائكة الحاضرين هذا الميثاق بطريق الإلتفات.

الثالث: أي ليجعل كل أحد نفسه شاهداً على نفسه ونظيره "وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا" وهذا من باب المبالغة (۱)، وذكر وجوها أخرى استبعدناها عن بحثنا فانظرها إن شئت.

## ﴿ فَمَن تَوَكَّلَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ ﴾

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣/ ص:٢٧٨.

#### (تَوَلَّى ﴾

أي أعرض "بعد ذلك" أي بعد هذا العهد والميثاق.

## (فَأُوْلَتِهِكَ مُمُ ٱلْفَكْسِقُونَ)

أي بعد ظهور الدليل و هو تصديق ما جاء به الرسول أو النبي الجديد لما جاء به الرسول أو النبي الذي قبله.

#### (ٱلْفَكْسِقُونَ)

فسق عن أمر ربه: أي خرج وفسقت الرطبة: خرجت عن قشرها قال ابن الأعرابي: لم يسمع قط في كلام الجاهلية و لا في شعرهم فاسق قال: وهدا عجب وهو كلام عربي (١).

#### (فَمَن تَوَلَّى ﴾

#### (تَوَلَّى )

فعل الشرط وهو فعل ماض ومن المعروف أن من وجميع أخواتها من أدوات الشرط تقلب الفعل الماضي إلى الاستقبال وسواء في ذلك فعل الشرط وجزاؤه.

وقبل أن نغادر هذه الآية التي كانت كالتعقيبة للآية التي قبلها أفلا يحس القارئ معي أن النص يحمل في طياته روحاً استعلائية عظمى؟ هل بالإمكان أن يتحدر هذا النص بهذا العنف العنيف والقسوة القاسية من روح وادعة كلها أمل وعبودية وتبتل؟ أنظر إلى من يوجّه هذا الخطاب ثم تمعن في فهمه وقل لي بعد ذلك ممن يكون؟ إن مثل هذه النصوص تدعو رواد الأدب وقادة النقد الذاتي

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٢١٣.

وأساتذة علم النفس ليحللوا هذا الخطاب من جوانبه المتعددة ويقرروا بعد ذلك المصدر الذي يمكن أن يُصدر مثل هذا القرار هذا أولاً.

وثانياً: لعلى القارئ يسأل لماذا تخطيت ما درج عليه أكثر المفسرين من أن هذه الآية والتي قبلها إنما جاءت للتأكيد على أن جميع الكتب والأنبياء السابقين قد بشروا بمجيء الخاتم وأن الميثاق إنما كان للإيمان به ولنصرته ونعتذر لهؤلاء المحبين بأن الروح العام هو الطاغي على كلمات النص وحروفه وبما أن محمداً واحد ممن ينطبق عليه النص فينبغي أن لا نقيد النص الحاكم بالحادثة التي حكم فيها وإلا انقلب المحكوم حاكماً والنص بعمومه فيه تصديق لعيسى المعلى في حكمه بالكفر على من لم يؤمن به من يهود فيكون بهذا العموم دامغاً اليهود بالكفر مرتين الأولى عندما لم يؤمنوا بعيسى المعلى والثانية حين كفروا بمحمد بالكفر مرتين الأولى عندما لم يؤمنوا بعيسى العلى ويكون نبياً يحكم فينا أمة محمد فمن فمن كفر بنبوته لحقه الحكم نفسه وإن كان يحكم بالقران الكريم وبما ثبت أن النبي في قاله من بيان والله أعلم.

# ﴿ أَفَعَكَ رَدِينِ اللّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَ أَسَلَمَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوَعُنا وَكَرَهُا وَكَرَهُا وَكَرَهُا وَكَرَهُا

الهمزة للاستفهام الإنكاري والفاء حرف عطف والمستفهم عنه بإنكار إنما هو فعل محذوف والتقدير: أيتولون فغير دين الله يبغون وقدم المفعول الذي هو غير دين الله على فعله الذي هو يبغون لأنه أهم من حيث الإنكار الذي هو معنى الهمزة وقد توجه إلى الدين الباطل(۱).

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١ /ص: ٤٤١-٤٤٦.

#### (أَفَعَكُرُ دِينِ اللَّهِ ﴾

قد يقول قائل: كيف سماه غير دين الله وهم على دين أنبيائهم؟

ويجاب عن هذا بأن الله على دينه الإسلام له لا تعاليم بعينها فان الشرائع والتعاليم إنما تكون دين الله من حيث أمر الله بها فإذا أبطلها أو أمر بغيرها لم تعد دين الله كالقانون الملغى والنقد الملغى.

#### ﴿دِينِ اللَّهِ ﴾

دِين: بكسر الدال مصدر دان يدين على وزن علِم يعلم وأما الدَّين فهو مصدر دان يدين على وزن باع يبيع.

و الدين بكسر الدال: العادة و الشأن و الجزاء و المكافأة و الطاعة و الملك فيقال: دانه أي جازه أو كافأه ويقال: دانه أي ملكه (١).

ودين الله :طاعته وأمره ونهيه والاسلام له.

#### ﴿يَبْغُونَ ﴾

البغية: بكسر الباء وضمها الحاجة وبغى الشيء طلبه وقولهم: ينبغي لك أن تفعل كذا: من أفعال المطاوعة تقول: بغاه فانبغى مثل كسرته فانكسر (٢).

## (وَلَهُ وَأَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعًا وَكَرْهًا ﴾

قدم الجار والمجرور الإفادة الحصر ومعنى أسلم: انقاد أي أن من في السموات والأرض منقادون لله.

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص: ٣٢.

خلق الله بعض خلقه يسير على ناموس بعينه -الكواكب والنبات والأحياء عدا عالمي الإنس والجن من المكلفين وعدا الملائكة المفطورين على الطاعة-وخلق البعض الآخر على الاختيار في مسيره وهم الإنس والجن فلا الذين خلقهم على ناموس بقادرين أن يغادروا هذا الناموس ولا المخلوقين على الاختيار بقادرين أن يغادروا قدرتهم على هذا الاختيار، فالكل مسلم في خلقه على الحالة التي خلقهم عليها(١).

#### (مَن فِي ...)

تستعمل من للعاقل والعاقل في اللسان العربي من المخلوقين الملائكة والأنس والجن وشملت هنا غيرهم من غير العاقلين تغليباً للعاقل على غيره هكذا يجيب أهل اللسان في العربية، والذي يصغي إلى القرآن الكريم قد يجيب بغير هذا الجواب فإن الله وهو الخبير بخلقه تحدث عنهم بغير ما يعرفه الناس عن خلقه تحدث عن النحل وعن النمل وعن ... وعن وقال عن الجميع ﴿ شُهِعُ لَهُ ٱلسَّمَوْتُ ٱلسَّبَعُ وَالْأَرْضُ وَمَن فِهِنَ فَإِن مِن شَقِ إِلّا يُسَيّحُ بِمَدِهِ وَلَكِن لا نَفْقَهُونَ تَسَيِيحَهُمُ إِنَهُ كَانَ خَلِمًا وَالْأَرْضُ وَمَن فِهِنَ فَإِن مِن شَقِ إِلّا يُسَيّحُ بِمَدِهِ وَلَكِن لا نَفْقَهُونَ تَسَيِيحَهُمُ إِنَهُ كَانَ خَلِمًا عَفُولًا ﴾ (٢).

## ﴿ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾

جمع السماوات وفراد الأرض ولو كنا نعيش على القمر لقال: السماوات والقمر وهكذا أينما تكون أنت فالباقي سماوات بالنسبة إليك لأن السماء كل ما علاك والعلو والسُّقل من الأمور النسبية هذا ما عنَّ لي والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج:٣ /ص: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٤٤.

#### (طَوَعُنا وَكَرَهُمَا ﴾

الطوع: هو الانقياد والاستسلام تقول: هو طوع يديه أي منقاد له والمطاوعة: الموافقة ومنه أفعال المطاوعة(۱). والطوع: الذي لا تكلف فيه(۱)، وبهذا يكون طوعاً بمعنى إسلاماً فكأنه قال: وله أسلم... إسلاماً، والكره: بفتح الكاف ما فيه مشقة قال أبو حيان: "بمعنى أن التكاليف جاءت على مخالفة الشهوات النفسانية فلو لم يأت رسول من الله مبشر بالثواب ومنذر بالعقاب لم يلتزم الإنسان شيئاً من التكاليف كذا قال (۱). وفي مختار الصحاح:الكره بالضم: المشقة وبالفتح الإكراه يقال: قام على كره بالضم أي على مشقة وأقامه فلان على كره بالفتح أي أكرهه على القيام (٤) وهو على هذا بمعنى الاستسلام فكأنه يقول: اسلم إسلاماً.

#### ﴿ وَإِلْيَتُهِ يُرْجَعُونَ ﴾

#### فيه احتمالات ثلاثة:

الأول: أن يكون العطف على صدر الآية "أفغير دين الله يبغون...وإليه يرجعون" فيكون على التهديد عند ابتغاء غير دين الله.

الثاني: أن يكون العطف على قوله: "وله أسلم... وإليه يرجعون" فكأنه يقول لهم كيف تبغون غير دين الله ومن في السماء والأرض أسلموا لله ورجعوا إليه في حاجتهم؟

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ١٧١-١٧١.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج:٣/ ص: ٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) مختار الصحاح ص: ٢٣٩.

الثالث: أن يكون استثناف خبر جديد وهو أن مصيرهم ومنقلبهم إلى الله فيجازيهم بما كانوا يعلمون (١٠).

وعندما نقول فيه ثلاثة احتمالات أو أن نصاً فيه أقل أو أكثر فإنما ذلك بالنسبة إلى فهمنا نحن البشر الذين يستقون المعنى من ظاهرة النص وهو مصوغ بلغة البشر وما يألفون ويعرفون من معان وأفكار أما بالنسبة للخالق المقد صاغ هذا النص وهو على علم بما يحتمل من معان وما يعطي من أفكار، ومن المعلوم أن النص إذا وضع بعلم وكما نقول نحن البشر وعلى عمد لا يجوز أن يوصف أي احتمال بالخطأ لأن الخطأ إنما يوصف به من أخطأ مقصود الناص وهذا إنما يمكن افتراضه في كلام البشر لا في كلام الله تعالى هذا رأيي وهو ما أدين الله به فإن أصبت فبتوفيق الله وإن أخطأت فحسبي أني اجتهدت والله غفور رحيم.

﴿ وَلَمْ عَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أَنْدِلَ عَلَيْتَنَا وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْ إِبْرَهِيهُمْ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْتُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِينُوبَ مِن زَيْهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَلِمِ مِنْهُمْ وَعَيْسَىٰ وَالنَّبِينُوبَ مِن زَيْهِمْ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَلِمِ مِنْهُمْ وَعَيْسَىٰ وَالنَّبِينُوبَ مِن زَيْهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَلِمِ مِنْهُمْ

#### ﴿ قُلْ ءَامَنَكَا بِأَللَّهِ ﴾

التصدير بقل كالرد على ما يقتضيه الإنكار في الآية السابقة فكأنه يقول: كلا لا نبغى غير دين الله ديناً بل آمنا بالله...الخ.

#### ﴿ عَامَتَ الْمِاللَّهِ ﴾

أصل الفعل: أمن تقول: أمن زيد أي صار آمناً فإذا أدخلت عليه الأمان قلت: أأمنت زيداً أي جعلته آمناً فإذا عبرت عن نفسك قلت: أأمنت بزيد أي أن زيداً

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج: ٣/ ص: ٢٤٨.

هو الذي جعلك في أمن وبما أن الفعل الثلاثي مهموز الفاء فإذا دخلت عليه همزة التعدية اجتمعت همزتان فسهّلت الثانية ألفا فصارت آمن وهي مشابهة لصيغة فاعل فإذا قلت آمن زيد عمرا إن حملتها على المزيد بهمزة صار معناها أن زيدا أدخل أو أعطى الأمن لعمرو وإن حملته على المزيد ألفا للمفاعلة صار معناها أن كل واحد منهما أمن صاحبه.

## ﴿ قُلْ ءَامَنَا بِأَلْقِهِ وَمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا ﴾

أي بالله وبما أنزل علينا قال في الكشاف: فإن قلت: لم عُدِّي أنزل في هذه الآية بحرف الاستعلاء وفيما تقدم من مثلها بحرف الانتهاء؟ قلت: لوجود المعنيين جميعاً لأن الوحي ينزل من فوق وينتهي إلى الرسل فجاء تارة بأحد المعنيين وأخرى بالآخر (١).

## (وَمَا أُوتِي مُومَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّوكَ مِن زَّيْهِمْ ﴾

أحسب أن تغيير الخطاب في الكلام على موسى وعيسى والنبيين إلى هذه الصيغة "وما أوتي" بدل "وما أنزل" فيه ترفق بأهل الكتاب إذ كان حبهم وولعهم وتمسكهم بموسى وعيسى وبالنبيين ليس من الولع بالكتاب المنزل بل بما أوتي كل واحد منهم من الآيات على صدق رسالته ونبوته فما أوتي كل منهم أقرب إلى نفوس متبعيهم مما أنزل عليهم فأراد القرآن أو الله في القرآن أن يوصل إليهم رسالة مفادها أن من آمن بمحمد وكتابه يؤمن بكل ما أوتي موسى المنه وكتابه الآيات وبكل ما أوتي عيسى أيضًا بل أراد الله والله الله ترى أن إيمان من يؤمن يؤمن من إما أوتي موسى وعيسى المنافئة الما أوتي موسى وعيسى المنافؤة الما أوتي موسى وعيسى المنافئة الما أوتي موسى وعيسى المنافؤة الما أوتي موسى وعيسى المنافؤة الما أوتي موسى المنافؤة الما أوتي الما أوتي الما أوتي موسى المنافؤة الما أوتي الما أوتي الما أوتي الما أوتي الما أوتي المائة الما أوتي المائة الما

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١/ ص: ٤٤٢.

اليوم بما أوتي موسى وعيسى من عطاء الإيمان بمحمد وكتابه وليس من عطاء الايمان بمحمد وكتابه وليس من عطاء التوراة والإنجيل؟ إن القرآن قد حفظ ما أوتي موسى وعيسى وما أوتي الأنبياء والمرسلون من قبلهما ومن بعدهما ولولا هذا الحفظ الكريم لرأيت اليهود والنصارى أعجز من أن يثبتوا ذلك أو بعضه ولرأيت الإيمان بما أوتي موسى وعيسى أدنى إلى الخرافة منه إلى الحقيقة.

## (لَا نُفَرِقُ بَيْنَ آحَدِ مِنْهُمْ ﴾

كل مسلم من عالم وجاهل وعربي وأعجمي وذكر وأنتى يؤمن بأن الأنبياء من لدن آدم إلى الخاتم محمد إلى المعالية إنما يستقون من عين واحدة كلهم يأمرون بما أمر الله وينهون عما نهى الله عنه ليس لهم من ذات أنفسهم شيء من الدين ولا طمع في نبوة أو رسالة، وتلك هي عالمية الإيمان في الإسلام يؤمن أهله بكل ما آمن به من مؤمن بالله ورسالته على أي كتاب كان وأي رسول أو نبي تابع يؤمن أهل القرآن وأتباع محمد بكل كتاب أنزل وبكل نبي أرسل وبكل إنسان نُبِّئ لا يفرقون بين الإيمان بمحمد والإيمان بنوح أو إبراهيم أو موسى أو عيسى أو غيرهم لا يُعدُ المسلم مسلماً إلا بأن يؤمن بالكل فأو كفر بواحد عُدَّ كافراً بالكل أليست هذه عالمية الإيمان التي لا يقوم بها دين ولا أهل دين إلا الإسلام وأهله.

والفارق بين لا نفرق ولا يفرق أن الأولى ليست خبراً بل ميثاقاً ولهذا يستغرق الزمن كله وأما لا يفرق فالنفي عن الغير يصدق على غالب الظن أولاً وعلى نفي التجدد ثانياً.

#### ﴿ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾

له أي شه وحده فليس التسليم لكتاب بخصوصه ولا لنبي أو رسول باسمه أو بشخصه آمنا بالله فآمنا بكل كتبه وأنبيائه ورسله لا نفرق بين أحد منهم لأن

المرسل والمنزل واحد على فنحن مملوكون له لا لغيره لا يختلف إنسان عن إنسان في هذه المملوكية رسولاً كان أو نبياً أو كان من عامة الناس بل الرسل والأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه أكثر الناس شعوراً بهذه المملوكية وأكثرهم أداءً لحقوقها.

## ﴿ وَمَن يَبْتِغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾

قلنا أن الابتغاء الطلب ومن يبتغ: أي ومن يطلب.

#### ﴿غَيْرَ ٱلْإِسۡلَامِ دِينَا ﴾

الإسلام: مصدر أسلم فإسلام الشخص نفسه لربه هو الدين كله هذا هو الدين الذي دعت إليه الكتب المنزلة من الله وهو الدين الذي نادت به الأنبياء والرسل إسلامك النفس لله يجعل من السهل عليك أن تنتقل من التوراة إلى الإنجيل ومن هذين إلى القرآن ومن موسى إلى عيسى ومن عيسى إلى محمد أجمعين أنظر لنفسك فإن الفارق كبير جدا بين من آمن بالله لأنه أنزل التوراة وبين من آمن بالتوراة لأن الله أنزلها الفارق كبير جدا بين أن تحب الله لأنه أنزل القرآن وبين أن تحب الله أنزلها الفارق كبير جدا بين أن تحب الله فتركوا دين الآباء والأجداد ومن تمسك بالتوراة والإنجيل آمن وأسلم للتوراة والإنجيل فترك الله والإيمان به، محمد علم الناس أن دينه الإسلام لله لا له وبذلك استحق دينه أن يسمى الإسلام فو للإنجيل وعيسى لا لله هدانا الله وإياهم إلى الإسلام لله لا لغيره وإذا عرفت ذلك لم يبق معنى للخلاف في المراد من كلمة الإسلام في هذه الآية (ا).

<sup>(</sup>١) انظر البحر المحيط ج: ٣/ ص: ٢٤٩-٢٥٠. التفسير الكبير ج:٣ / ص:٢٨٢

#### (فَكُن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾

كيف يرضى الملك أن تتبع رسولاً وأنت تنسى أنه رسول؟ كيف يرضى الملك أن تعبد الرسول وتكفر بالمرسل؟ تلك وأيم الله ضرورة من ضرورات العقل ما كان ينبغى أن يجهلها أحد.

## ﴿وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴾

قال في الكشاف: "من الخاسرين" من الذين وقعوا في الخسران مطلقاً من غير تقييد للشياع<sup>(۱)</sup> أي أن القرآن لم يذكر الخاسرين من ماذا؟ وذلك من أدلة العموم الذي عبر عنه أبو القاسم الزمخشري بالشياع وهو مصدر شاع يشيع إذا انتشر.

## ﴿وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾

أي في آخرة الأمر أو في آخرة الحال أو في الآخرة المعهودة وهي الحياة الآخرة.

﴿كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنهِمْ وَشَهِدُوٓا أَنَّ الرَّسُولَ حَقُّ وَجَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ ۚ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴾

#### (کَیْنَ )

اسم مبهم غير متمكن وإنما حرك لاتقاء الساكنين وهو للاستفهام عن الأحوال وقد يقع للتعجب (٢) مثل هذه الآية وذلك لأن الله لا يخفى عليه شيء حتى يَستفهم عنه.

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١ / ص:٤٤٦.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ٢٤٥٠

## (كَيْفَ يَهْدِى اللَّهُ قَوْمًا كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَنِهِمْ ﴾

لا زال الخطاب يتحدث لنا عن أهل الكتاب من الذين لم يؤمنوا بالدين المجديد المنوا بالله و آمنوا بالتوراة أو بالتوراة و الإنجيل وما من كتاب إلهي و لا نبي قبل محمد يقول للناس أنا الخاتم فلا كتاب بعدي و لا نبي بل إن الكتابين يبشران بمجيء كتاب بعدهما، فإيمانهم اليهود والنصارى يلزمهم عدم الوقوف عندها بعد مجيء الكتاب الخاتم والنبي الخاتم فلما جاءهم القرآن الكريم ومن أنزل عليه وكفروا به فقد كفروا من جهتين بما في كتابهم من التبشير بالدين الجديد وبالدين الجديد أيضاً فإذا طلبوا الهداية من كتابهم بعد الغائه ونسخه كانوا كمن يريد التعامل بنقد بعد إلغائه كيف يعاملهم الناس بهذا النقد الملغي؟

## ﴿ وَشَهِدُوٓ الزَّانَ الرَّسُولَ حَقُّ ﴾

الواو للعطف وشهدوا معطوف على كفروا من عطف الجملة على الجملة والواو لا تقتضي الترتيب لأن شهادتهم قبل كفرهم هذا ما ذهب إليه ابن عطية (١)، وأحسب أن الذي حسن هذا العطف مع مغايرة الترتيب أن الجملتين موقعهما النعت لقوله" قوماً" والقاعدة في ذكر الصفات المتعددة أن تذكر حسب الأهمية في موضع الخطاب لا حسب النظم الوقوعي في الزمن، وهذا أفضل من اختيار الزمخشري أن العطف على آمنوا المفهوم من إيمانهم وأفضل أيضاً من تجويزه أن تكون الواو واو الحال ويقدر "قد" بعدها على تقدير: وقد شهدوا. (١)

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج ٣ /ص ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٣) الكشاف: ج١ /ص٤٤٢.

## ﴿وَشَهِدُوٓا أَنَّ ٱلرَّسُولَ حَقٌّ ﴾

قال أبو حيان: والرسول هنا: محمد فاله الجمهور وجورً أن يكون الرسول هنا بمعنى الرسالة قال: وفيه بعد (۱) والذي يرجح قول الجمهور أن كلمة "رسول" ليست مصدراً بل هي اسم فاعل فكيف يفسر بالرسالة ثم إن الألف واللام الداخلة عليه ترشح أن يكون ما دخلت عليه معهودا ذكراً أو ذهناً وأن يكون له مدخل في الإيمان والكفر بالنسبة لأهل الكتاب الذين كفروا بمحمد ومن المعلوم أنهم كفروا برسول وهو محمد ولم يكفروا بعموم الرسالة، على أن النص ليس فيه دلالة واضحة على أنهم آمنوا بمحمد ودخلوا في الإسلام بل الأقرب في دلالة النص أنهم شهدوا أن هذا الرسول الموصوف عندهم في التوراة والإنجيل حق يجب عليهم الإيمان به ولهذا اضطروا بعد مجيء محمد أن يزوروا صفته على أتباعهم لكي لا تنطبق عليه صفته فيطالبونهم بالإيمان به ومن المعلوم أن أهل الكتاب اليهود والنصاري بشهدون أن الرسول الذي صفته في كتبهم حق ولكنهم الكتاب اليهود والنصاري بشهدون أن الرسول الذي صفته في كتبهم حق ولكنهم ينتظرون مجيئه ؟ قاتل الله الضلال والتبه فكم أعمى من قبيل؟!!

## (وَجَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ )

البينات: أدلة النبيين والمرسلين على صدق دعواهم النبوة والرسالة وهي جمع بينة ويكتفي من المفسرين من علق على إسناد الفعل إلى المؤنث المجازي بالقول: أن الفعل إذا أسند إلى المؤنث المجازي ولم يتقدم على الفعل جاز فيه وجهان إلحاق تاء التأنيث وعدم إلحاقها فيجوز أن تقول: جاءتهم البينات وجاءهم البينات، وذهب بعض من لقيتهم من مشايخ العلم إلى التفريق في مواطن الخطاب

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج ٤ /ص٢٥٢ .

فإن كان هذا المؤنث مجازياً قد كان له أثر وفعل في الواقع جاء الفعل قبله خالياً من علامة التأنيث؛ وإن كان عديم الأثر في موقع الخطاب جاء الفعل مصحوباً بتاء التأنيث، وبناء هذا الفارق كما يقولون على أن التأنيث من مقولة الإنفعال وأن التذكير من مقولة الفعل أي التأثير لا التأثر والله أعلم.

و أنت ترى أن البينات التي جاء بها محمد على صدق دعواه في غاية التأثر بل التحدي وحقائقها كما تطرب العقلاء بيانا تضرب السفهاء تقريعاً وإهانة.

#### ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهَدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾

لا نافية دخلت على فعل مضارع وهو يفيد التجدد فيكون النفي متوجهاً إلى تجدد هدايتهم فإذا قلت: فلان لا يدرس أو لا يفهم فليس معناه نفي الدراسة والفهم مطلقاً بل نفي التجدد فيهما فإن أردت الدوام والتجدد في النفي قلت: لا يدرس أبداً والهداية هنا هداية الإيصال لأن هداية الدلالة عامة لظالم وغير ظالم.

فيكون معنى لا يهديهم: أي لا يأخذ بأيديهم بل يتركهم إلى نفوسهم فإن شاءوا اهتدوا وإلا فلا ويعد هذا قيداً آخر على المنفى فلا يهديهم دائماً هداية إيصال ويقابل النفى: وقد يهديهم أحياناً هداية إيصال وكم من ظالم هداه الله بدعوة أحد والديه أو بعمل صالح يقوم به فتدركه العناية الإلهية فيأخذ بيديه، غفرانك اللهم.

#### ﴿ٱلْعَوْمَ ٱلظَّلِّلِمِينَ ﴾

الألف واللام في "القوم" تحتمل وجهين:

الأول: أن تكون عهدية فيكون النص متحدثاً عن صنف بعينهم.

الثاني: أن تكون جنسية فتفيد الاستغراق فيكون النفي متوجها إلى نفي الهداية عن كل القوم لا عن بعضهم وبذلك تتلاقى القيود على النفي ويكون المعنى الكلي للآية: والله لا يهدي هداية إيصال دائما كل القوم الظالمين.

#### ﴿ ٱلظَّالِمِينَ ﴾

أصل الظُّلم وضع الشيء في غير محله (١)و استعمل في منع الحق أن يصل الله أهله.

## ﴿ أُوْلَتِهَكَ جَزَا وُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَغَنَـةَ اللَّهِ وَالْمَلْتَهِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾

#### ﴿ أُوْلَتِكَ ﴾

إشارة إلى قوله" قوماً" وقوله "جزاؤهم" أي استحقوه على كفرهم.

#### ﴿أَنَّ عَلَيْهِمْ ﴾

أن واسمها وخبرها في محل رفع خبر "جزاؤهم" وجزاؤهم وخبره خبر أولئك وإذا عرفت هذا علمت أن اللعنة لم تتوجه إليهم بل أخبر الله سبحانه أنهم يستحقون ذلك على فعلهم، وتقديم خبر أن على اسمها يفيد الاختصاص فهؤلاء هم الذين يستحقون هذه اللعنة.

#### (لَعْنَاتُهُ اللَّهِ)

اللعن: الطرد والإبعاد من الخير واللّعنة: الاسم (٢).

أي تعلوهم لعنة الله وتضللهم أينما كانوا فهم بعيدون عن الخير لأنهم كفروا بمن بيده الخير كله "مالك الملك" وهم بعيدون عن الخير للناس لأنهم لم يسلموا لمالك الجميع حتى ينظروا إلى غيرهم بعين الأخوة في مملوكيتهم لله .

#### ﴿ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَكَ اللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ ﴾

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص: ٢٥١ .

هذه بديهة من بديهات العقل عندما يطرد الله مخلوقاً لا يطرده حتى يتبرأ هذا المخلوق من خالقه ويسلم وجهه لغيره وعندما يتبرأ واحد من أبيه ويطرده أبوه يطرده جميع أخوته لأنه هو الذي تحلل مما يربطه بهم وهو أبوه فعندما تبتعد من الأصل فقد ابتعدت عن جميع فروعه، فمن من الملائكة يقدم إليه بخير وهو قد ابتعد عن الله؟ من يجرأ على ذلك؟ بل من يقدر على ذلك؟ إن الكل يشحذ الخير من الله لنفسه أو لغيره.

## ﴿ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَغَنَاتَ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتُهِكَةِ وَٱلنَّاسِ ﴾

أولئك عليهم لعنة الناس هكذا يكون سياق الكند. فلا يدخلون مع عموم الناس الذين يلعنونهم حتى يمكن استشكال التعبير بعموم الناس وهم من الناس (۱)لأن من يخرجه الناس فيلعنوه لا يكون داخلا فيهم.

#### ﴿ أَجْمَعِينَ ﴾

التأكيد بأجمعين يحتمل وجهين:

الأول: أنها تعود إلى المجموع-الله و الملائكة و الناس- فهم جميعاً و أجمعين يلعنونهم.

والثاني: أنها إلى الناس فقط— الناس أجمعين— أولئك عليهم لعنة الناس أجمعين وأي إشكال فيها؟ أولئك من الناس عليهم لعنة الناس أجمعين فلا يمكن أن يتبادر إلى الذهن سؤال: كيف يلعنهم الناس أجمعون وهم من الناس إلا على بارد الذهن ركيك السليقة.

## ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُعَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمَّ يُنظَرُونَ ﴾

 <sup>(</sup>۱) أنظر النفسير الكبير : ج٣ /ص٢٨٥ .

#### ﴿ خَلِدِينَ ﴾

" الخلد: دوام البقاء ويقال: أخلد إلى فلان أي ركن إليه ومنه قوله تعالى:" ولكنه أخلد إلى الأرض "(١) والخلّد: البال تقول: وقع في خلدي أي في قلبي (١).

#### (فيهَا )

أي اللعنة أي مطرودين دائماً فليسوا من الذين تتجدد اللعنة عليهم وهذا هو الفارق بين قولنا لله يله وقولنا عليه لعنة الله خالداً فيها التعبير بالفعل المضارع لإفادة التجدد وفيه زيادة التوبيخ وإسماع ما يؤلم وأما الثانية التعبير بالاسمية فهو لإفادة استعلاء اللعنة عليهم وخلودهم فيها بدون أن يتجدد لهم اللعن في كل وقت، وعبر عن علو اللعنة في أول الآية وعن مظروفيَّة اللعنة لهم في بداية الآية التي بعدها للدلالة على نزولها أي نزول آثارها عليهم وإحاطتها بهم من كل جانب حتى صاروا فيها.

## (لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْمَذَابُ)

خفف يخفف تخفيفاً: التخفيف ضد التثقيل والثلاثي خف معناه صار خفيفاً (٣). فالتخفيف تفعيل مصدر خفف ويطلق اذا جُعل التثقيلُ خفيفاً مرة بعد مرة، والفارق بين لا يُخف العذاب ولا يُخفف العذاب أن الثاني نفي لتكرير التخفيف لا لأصل الخفة والأول عكسه فقول الرازي: فالمعنى أنه لا يجعل عذابهم أخف أنه المناه فقول الرازي: فالمعنى أنه المناه عذابهم أخف أنه المناه فقول الرازي: فالمعنى أنه المناه عذابهم أخف أنه المناه فقول الرازي: فالمعنى أنه المناه عذابهم أخف أنه المناه المناه المناه فقول الرازي: فالمعنى أنه المناه عذابهم أخفول الرازي: فالمعنى أنه المناه المناه

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح ص: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ص: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير ج:٣ /ص: ٢٨٥.

غير سليم لأن صياغة النص على غير ذلك.

#### (عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ)

تقديم النفي يفيد التخصيص أي لا يخفف خاصة عنهم العذاب و هذا لا ينفي شمولهم بنوع من التخفيف الذي يعمهم مع غيرهم، على أن نفي المضارع غير نفي الاسم فلو قال النص: لا خفة للعذاب عنهم لكان أشق بكثير فالتجدد الذي يفيده المضارع في الإثبات هو الذي يتوجه إليه النفي و هذه رحمة الله الواسعة في النص القرآني و هو يتحدث عن العذاب.

#### ﴿ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴾

ينظرون: تحتمل وجهين: أن تكون من أنظر بمعنى التأخير ومنه قوله تعالى: "فنظرة إلى ميسرة" البقرة: ٢٨ وعليه جرى الرازي (١) وأن تكون من نُظر بالبناء للمجهول أي لا ينظر إليهم أحد إما كراهة وإما لكونهم في كن اللعنة وآثارها فلا يراهم أحد.

## ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

إلا: أداة استثناء مما قبلها وهم الذين حقت عليهم اللعنة من الله وملائكته والناس أجمعين جزاءً على كفرهم.

﴿ٱلَّذِينَ تَابُوا ﴾

﴿ٱلَّذِينَ ﴾

إسم موصول و هو يدل على العموم فكأنه يقول: إلا كل تائب.

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج:٣ /ص: ٢٨٥.

#### ﴿تَابُوا ﴾

أي رجعوا من الكفر إلى الإيمان.

#### ﴿مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ ﴾

أي من الكفر وإنما عدل إلى التعبير بالإشارة ولم يقل: من الكفر أو من كفرهم ابتعاداً من شبح التذكير بالكفر بعد التوبة لما فيه من الإهانة والتعيير ولهذا قيل: ذكر الجفاء وقت الصفاء من الجفاء ولهذا جاء التذكير بالإيمان في الآية التي بعد هذه فقال: "إن الذين كفروا بعد إيمانهم" ولم يقل: بعد ذلك.

وانظر أيضاً كيف اختلفت صياغة النص والقرآن يتحدث عن التوبة عن صياغتها في النص السابق وهو يتحدث عن جزاء الذين كفروا بعد إيمانهم حيث استخدم الذين الدالة على العموم في التوبة بينما هناك استخدم النكرة – قوماً واستخدم في التوبة الفعل الماضي الدال على وقوع الفعل بدون تجدد فأعفاهم من ذلك ليقول لهم التوبة مرة تهدم الكفر كله.

#### (وَأَصْلَحُوا )

تحتمل وجهين:

الأول: أنهم أصلحوا ما أفسدوا من عقائدهم وأعمالهم وحاولوا إصلاح الآخرين.

والثاني: أنهم دخلوا في الصلاح كما تقول: أصبح زيد إذا دخل في وقت الصباح أي أن الهمزة لا تكون فيه للتعدية (١).

#### ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف: ج١ /ص٤٤٣ .

الغفر: التغطية ومنه المغفر للزرد الذي يغطي الرأس يلبس تحت القلنسوة ومنه أيضاً: استغفر الله لذنبه ومن ذنبه (۱) و غفور مبالغة من غافر وهذا يعني أن غفران الذنب تغطيته وستره لا محوه وإعدام صورته وإذا غفر الذنب فلا يصل منه إلى فاعله سوء لا في الدنيا ولا في الأخرة.

والرحيم: مأخوذ من الرحمة والرحمة: هي الرقة والعطف واسم الفاعل راحم والرحيم: مبالغة (١) وجميع الأسماء الإلهية يجب أن يراعى فيها ما يليق بجلال الله تعالى.

## ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهُ عَلَوُرٌ رَّحِيمُ

كأن الله يقول: إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فأقبل توبتهم وأغفر لهم فإني أنا الغفور الرحيم، وإنما وصف الحق نفسه بهذين الوصفين ليقول لهم إنما أنا الغفور الرحيم دائما وهذه صفتي وهذه أسمائي فلا تقنطوا من مغفرتي ورحمتي، هذا تحليل ألفاظ الآية وأما تحليل الموقف منها فنقول:

إن هذا النص يسقط من حساب الدعاة إلى الله نظرة اليأس والقنوط إلى أي إنسان مهما كان دينه وطائفته ومذهبه وأخلاقه فباب التوبة مفتوح على مصراعيه ويكفيهم أن يتعلموا من هذا النص أن لحظة خير وتوبة إلى الله كافية في إسبال ثوب الستر على الماضي وما فيه من سيئات، بل هي كافية لوقاية المذنب من شر ذنبه في الدنيا والآخرة، وأيضاً فإن النص يجعلنا أمام حذر شديد في إصدار أحكام على الناس في الماضي والحاضر فإصدار حكم بالكفر أو الفسوق على أشخاص بأعيانهم يجعلنا أمام مسؤولية كبيرة وحساب عسير إذا لم تكن أحكامنا يدعمها

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح ص: ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص: ١٠٥.

أليقين أن أولئك الأشخاص قد غادروا الحياة ولم يتوبوا مما كانوا عليه من انحراف، ولهذا لزم أهل التقوى الحذر فإذا حكموا فإنما يحكمون على الوصف لا على الشخص فإن كان الوصف متحققاً في ذلك الشخص لحقه الحكم وإلا فلا.

وإضافة إلى ذلك كله فالنص يعلمنا كيف نراعي مشاعر التائبين فلا نذكرهم بما كانوا عليه من إثم أو انحراف طالما أن المسيرة قد اعتدلت والسلوك قد استقام والله من وراء القصد.

## ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعَدَ إِيمَانِهِمْ ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأَوْلَكَتِكَ هُمُ ٱلطَّمَالُونَ ﴾

#### ﴿ٱلَّذِينَ ﴾

اسم موصول الإفادة العموم أي: كل من كفر بعد إيمانه.

#### (ثُمَّرُ أَزْدَادُوا ﴾

ازدادوا: أصلها ازتادوا من باب الافتعال مثل اكتسبوا واجتهدوا فقلبت التاء دالاً لتقارب مخرجيهما،أي أنهم كفروا بعد أن آمنوا أي ارتدوا عن الإيمان ثم اجتهدوا في زيادة الكفر والازدياد من الكفر يقع في صور كثيرة فالدعوة إلى الكفر والقتال من أجله والتحرّب عليه تزيد الكافر كفراً إلى كفره وكذلك الإيمان يزداد بمثل ذلك.

## (لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ

فهم كثير من المفسرين معارضة هذا لما تقرر عندهم أن الكافر بعد أيمانه إذا تاب قبلت توبته و إن ازداد من الكفر أضعافاً فحاولوا تأويله بما ينسجم مع ما تقرر عندهم فقال الزمخشري رحمه الله:"لن تقبل توبتهم" عبارة عن الموت على الكفر

لأن الذي لا تقبل توبته من الكفار هو الذي يموت على الكفر كأنه قيل: إن اليهود أو المرتدين الذين فعلوا ما فعلوا مائتون على الكفر داخلون في جملة من لا تقبل توبته "(۱).

وذكر الإمام الرازي وجوها خمسة في تأويل هذه الكلمة "لن تقبل توبتهم" وجعل ما ذكره الزمخشري واحداً منها وأما الوجه الثاني فهو: أن عدم القبول ناتج عن وقوع التوبة عند الموت والوجه الثالث: أن توبتهم باللسان فقط والرابع: أنهم تابوا عن الزيادة فقط والخامس: نقله عن القاضي والقفال وابن الأنباري وهو: أن الله تعالى لما قدّم ذكر من كفر بعد الإيمان وبين أنه أهل للعنة إلا أن يتوب ذكر في هذه الآية أنه لو كفر مرة أخرى بعد تلك التوبة فإن التوبة الأولى تصير غير مقبولة وتصير كأنها لم تكن قال أي القاضي وهذا الوجه أليق بالآية من سائر الوجوه لأن التقدير: إلا الذين تابوا وأصلحوا فإن الله غفور رحيم فإن كانوا كذلك ثم ازدادوا كفراً لن تقبل توبتهم وبعد أن سرد الرازي هذه الوجوه قال: "جملة هذه الجوابات إنما تتمشى على ما إذا حملنا قوله: "إن الذين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفراً" على المعهود على الاستغراق وإلا فكم من مرتد تاب عن ارتداده توبة صحيحة مقرونة بالإخلاص في زمان التكليف؟ فأما الجواب الذي حكيناه عن الققال فهو جواب مطرد سواء حملنا اللفظ على المعهود السابق أو على الاستغراق"(٢)

## (لَن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ)

بعد أن سردنا ما قاله الزمخشري والرازي رحمهما الله نعود إلى تحليل

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١ ص: ٤٤٣.

<sup>(</sup>۲) التفسير الكبير ج:٣/ص: ۲۸٦.

كلمات النص فلعلها تسعفنا بشيء من النور نتبين فيه ما أراد هذا النص الكريم، فنقول:

( لن ) حرف يدل على تأبيد النفي في المستقبل.

#### ﴿ ثُقْبَلُ ﴾

بالبناء للمجهول وهذا البناء يفيد الدلالة على عموم الفاعل أي فلن تقبل توبتهم عند أحد.

#### (تَوْبَنُهُمْ )

توبة لفظ مفرد وقد أضيف إلى الضمير ومن المعلوم أن المفرد المضاف يفيد العموم فيكون التقدير: لن تقبل كل توبتهم أي أنها تكون مقبولة في جانب وغير مقبولة في جانب آخر إن هؤ لاء كانوا قد آمنوا ثم ارتدوا ثم ازداد كفرهم فهل تكون توبتهم مقبولة فتهدم جميع ما تعلق بهم من حقوق في زمن الردة؟ أو أن هذه التوبة تكون مقبولة في جانب الإيمان غير أنهم يُطالبون برد المظالم والحقوق إلى أهلها؟ فهم الكثير من الفقهاء من هذه الآية أن المرتد إذا عاد إلى الإسلام يُطالب بجميع ما ارتكبه من مظالم بل أوجبوا عليه حتى إعادة ما فاته من العبادات فقبول إيمانه شيء وإسقاط الحقوق عنه شيء آخر، ولو لا هذا النص الكريم وهذا الفهم منه لكان لكل من يريد العبث بحقوق الأخرين أو التخفف من القيام بالواجبات الدينية سواء العبادية منها أو الاجتماعية أن يرتد عن الإسلام ثم يعود من جديد!! إنه خطر على الإسلام سدَّه هذا النص.

# ﴿ وَأُوْلَئِينَكَ هُمُ ٱلضَّمَالُونَ ﴾

ضل الطريق: أي ضاع فلم يعرفه أين هو وهذه هي حالة المرتدين فإنهم

كانوا على الطريق ثم تاهوا عنه فلم يعودوا يعرفونه فإن رجعوا إلى الإسلام عادوا إليه بعد تيههم والله غفور رحيم.

﴿ إِنَّ اَلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّالٌ فَلَن يُقْبَـكَ مِنْ أَحَـدِهِم مِّلُ ۗ ٱلْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ ٱفْتَدَىٰ يِقِيۡۃِ ٱُوْلَئَتِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُرُّ وَمَا لَهُمْ مِّن نَّفِيرِينَ ﴾

﴿فَلَنَ ﴾

قال في الكشاف: فإن قلت: فلم قيل في إحدى الآيتين "لن تقبل" بغير فاء وفي الأخرى "فلن يقبل" أي بالفاء؟ قلت: قد أوذن بالفاء أن الكلام بُني على الشرط والجزاء وأن سبب امتناع قبول الفدية هو الموت على الكفر وبترك الفاء أن الكلام مبتدأ وخبر ولا دليل فيه على التسبب كما تقول: الذي جاءني له درهم لم تجعل المجيء سبباً في استحقاق الدرهم بخلاف قولك: الذي جاءني فله درهم"(١)، فصار الأول اعترافاً والثاني جُعلاً.

## (مِنْ أَحَدِهِم ﴾

أي من أي واحد منهم؟

#### ﴿قِلْهُ ٱلأَرْضِ ﴾

أي كل ما يصح أن يملأ في الأرض "ذهباً" أي نوع من أنواعه.

#### (وَلُو أَفْتَكَىٰ بِهِ \* )

أي و إن افتدى به فلو هنا بمعنى إن لتعلقها بالمستقبل(٢) قال في الكشاف:

<sup>(</sup>١) الكشاف ج: ١ ص: ٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج: ٣ / ص:٢٥٦.

"فإن قلت: كيف موقع قوله: "ولو افتدى به"؟ قلت: هو كلام محمول على المعنى كأنه قيل: فلن تقبل من أحدهم فدية ولو افتدى بملء الأرض ذهباً"(١).

## ﴿أُولَتِهِكَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾

#### (iii)

أي خاص بهم لأنه جزاء عملهم ونتاجه، وقوله "عذاب أليم" أي عذاب مؤلم جداً لأن أليم من صيغ المبالغة.

## ﴿ وَمَا لَهُمْ مِن نَصْرِينَ ﴾

تقدم تحليل هذا النص فارجع إليه إن شئت<sup>(٢)</sup>.

وبذلك نختم ما بدأناه من محاورة النصوص ومناغاتها ومعاناة التحليل ولأوائها سائلاً المولى جلت قدرته أن يتقبّلها على ما اعتراها من علل وتعاورها من زلل وأن يجعلها من مفاتيح الخير لخدمة كتابه وإعانة طلابه إنه نعم المولى ونعم النصير.

<sup>(</sup>١) الكشاف ج:١ / ص: ٤٤٢-٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر ص: ٥٥-٥٦. من هذا المجموع.



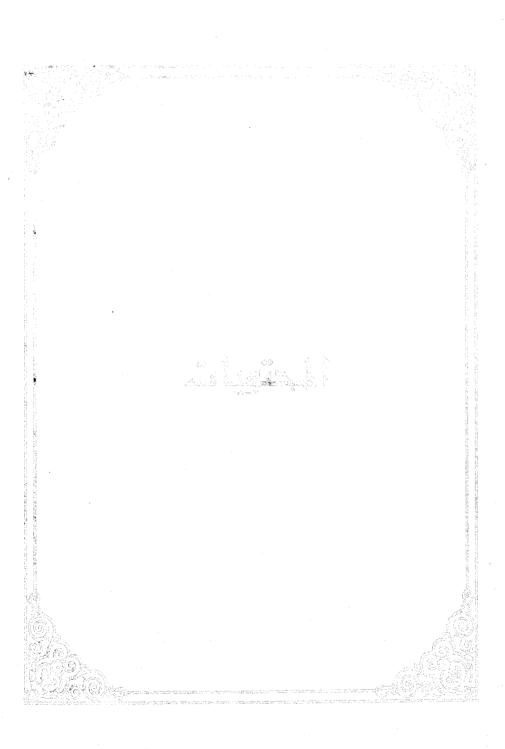




#### جريدة المراجع

- 1. الكشاف ، الزمخشرى، دار الكتب بيروت.
- ٢. التفسير الكبير دار إحياء التراث العربي، بيروت.
  - ٣. البحر المحيط أبو حيان، دار الفكر بيروت.
- حاشية الصاوي على تفسير الجلالين،أحمد المصاوي، دار الجيال،
   بيروت.
  - ٥. الجامع لإحكام القرآن، القرطبي، دار الفكر، بيروت.
  - ٦. مختصر تفسير ابن كثير، الصابوني دار الفكر، بيروت.
  - ٧. مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية دار الرحمة، القاهرة.
  - ٨. مدارج السالكين ،ابن قيم الجوزية دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ٩. لسان العرب ابن منظور، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
    - ١٠. مختار الصحاح ،الرازي، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - ١١. حياة الحيوان الكبرى ،الدميري دار إحياء التراث العربي، بيروت.
    - ١٢. الأحاديث القدسية د.أحمد فارس دار الفكر، بيروت.
    - ١٣. زاد المعاد ،ابن قيم الجوزية، دار ابن حرم، بيروت.





| الصفحة | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| ۳.     | الإهداء                                                    |
| ٥      | المقتمة: في طريق البحث ونظمه                               |
| 11     | التمهيد: في معنى "التفسير التحليلي"                        |
| ١٣     | اللغصل الأول: في أدلة الوحدانية والرسالة وفيه:             |
| 74     | أ- معنى الفرقان                                            |
| 7.4    | ب- لا النافية اذا دخلت على المضارع                         |
| ٣.     | ج لا التي لنفي الجنس                                       |
| 77     | القصل الثاني: في المحكم والمتشابه وفيه:                    |
| 4.1    | أ– معنى المحكم                                             |
| ٣٨     | ب- معنى المتشابه                                           |
| ٤٠     | ج- البنغاء الفتنة                                          |
| ٤١     | د- التأويل                                                 |
| 73     | ه – كل القرآن مفسر                                         |
| ٤٩     | و- لا يخلف الميعاد                                         |
| ٥١     | القصل الثالث: في مصير الذين كفروا وفيه:                    |
| ٥٣     | أ- لن تغيد نفي المستقبل على التأبيد                        |
| ٥٧     | ب- ستغلبون وأثرها النفسي                                   |
| 71     | ج- يرونهم مثليهم وأثرها في المعركة                         |
| ٦٥     | الفصل الرابع: في زينة الحياة الدنيا وزينة الآخرة وفيه:     |
| ٦٧     | أ- اختلاف المفسرين في تعيين الفاعل في قوله:"زين"           |
| 79     | ب– الذي زين حب الشهوة لا الشهوة                            |
| ٧٤     | ج- الفارق بين: حسن المآب والمآب الحسن                      |
| ٧٨     | د- جنات تجري من تحتها الأنهار مقابلة جمع بجمع: جنات وأنهار |

| ٧٩  | هـ و أزو اج مطهرة معنى النطهير ما هو؟                                             |  |  |  |  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ۸٧  | الفصل الخامس: في الدين والاختلاف فيه وفيه:                                        |  |  |  |  |
| ٩.  | أ– النفي أبلغ من النهي و الفارق بينهما                                            |  |  |  |  |
| 91  | ب- إن الدين عند الله الإسلام، معنى الإسلام                                        |  |  |  |  |
| 98  | ج-معنى" سريع الحساب"                                                              |  |  |  |  |
| 97  | د- قتل الأنبياء والمصلحين                                                         |  |  |  |  |
| ٩٨  | <ul> <li>ه- معنى البشارة ومناسبة التسمية</li> </ul>                               |  |  |  |  |
| ١   | و – وما لهم من ناصرين،الفارق بين: من ناصرين ومن ناصر                              |  |  |  |  |
| 1.0 | ج- الفارق بين الافتراء والكذب                                                     |  |  |  |  |
| 1.9 | الفصل السادس: في مالكية الله للكون وفيه:                                          |  |  |  |  |
| 111 | أ- أصل: اللهم                                                                     |  |  |  |  |
| 117 | ب- قواعد العقيدة الثلاث                                                           |  |  |  |  |
| 110 | ج- معنى:" على كل شيء قدير "                                                       |  |  |  |  |
| ١١٦ | د- ولوج الليل في النهار وولوج النهار في الليل، ما هو الولوج ؟                     |  |  |  |  |
| 117 | ه- رأبي في التوالج                                                                |  |  |  |  |
| 114 | و - إخراج الحي من المبت، كيف هو؟                                                  |  |  |  |  |
| 119 | ز - سبب تقديم الليل على النهار والحي على الميت                                    |  |  |  |  |
| 17. | ح- لماذا علقت بعض الجمل بالمشيئة دون غير ها اوبيان العلاقة بين مــشيئة العبــد    |  |  |  |  |
|     | ومشيئة المعبود                                                                    |  |  |  |  |
| ١٢٣ | الفصل السابع: في موالاة الكافرين وأثرها على الإيمان وفيه :                        |  |  |  |  |
| 170 | أ- "لا يتخذ" وبيان أن النهي عن الشيء يقتضي القدرة على القيام بـــالمنهي بخــــلاف |  |  |  |  |
|     | النفي                                                                             |  |  |  |  |
| ١٢٧ | ب- أنواع الموالاة وأحكامها                                                        |  |  |  |  |
| 179 | ج- التقية محكومة بالقواعد العامة وبيان الجانب الشخصى فيهــا للمجتهــد والمفتــي   |  |  |  |  |
|     | و المقاد                                                                          |  |  |  |  |
|     |                                                                                   |  |  |  |  |

| 177   | د- هل يختلف العلم الإلهي بالشيء قبل وقوعه عما هو بعد وقوعه ؟                      |  |  |  |  |  |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| 177   | ه- تود لو أن بينها وبينه ما هو سر لو هنا ؟                                        |  |  |  |  |  |
| 189   | الفصل الثامن: في الحب بين الخالق والمخلوق وفيه:                                   |  |  |  |  |  |
| 1 1 1 | أ- بيان آثار الحب                                                                 |  |  |  |  |  |
| 158   | ب- لماذا سميت الأعمال السيئة ننوبا وسر الإضافة في: "ننوبكم" ؟                     |  |  |  |  |  |
| 157   | ج-" فاتَّبعوني يحببكم الله" " أطيعوا الله والرسول" ما هو الفارق بين الأمرين       |  |  |  |  |  |
| 101   | الفصل التاسع: في قصة حنة أم مريم عليهما السلام وفيه:                              |  |  |  |  |  |
| 108   | أ- نذرت لك ما في بطني عام يشمل الذكر و الأنثى                                     |  |  |  |  |  |
| 107   | ب- من أسرار الدعاء بهذين الأسمين" السميع العليم"                                  |  |  |  |  |  |
| 107   | ج- الأنثى وصف زائد على وصف المرأة                                                 |  |  |  |  |  |
| 109   | د- الفارق بين "أعيذها" و "اللهم أعذها"                                            |  |  |  |  |  |
| ١٦٣   | <ul> <li>ه- لا يشترط في الكرامة أن تكون نادرة بدليل" كلما دخل"</li> </ul>         |  |  |  |  |  |
| 177   | و – "من عند الله" والفارق بينها وبين من الله                                      |  |  |  |  |  |
| 179   | الفصل العاشر: في قصة زكريا عليه السلام وفيه:                                      |  |  |  |  |  |
| ١٧٢   | أ- وليَّة نبهت نبياً بحالها لا بقالها                                             |  |  |  |  |  |
| 177   | ب- الفارق بين: من عندك وبين من لدنك                                               |  |  |  |  |  |
| 170   | ج- الملائكة تفرح في قبول دعاء زكريا ولهذا نادته بالبشرى                           |  |  |  |  |  |
| ١٧٨   | د- إتبان المولود على الصورة التي في خيال والديه                                   |  |  |  |  |  |
| ١٨٣   | <ul> <li>ه- قوله "واذكر ربك" ليس داخلاً في الآية</li> </ul>                       |  |  |  |  |  |
| 110   | الفصل الحادي عشر: في قصة مريم عليها السلام وفيه:                                  |  |  |  |  |  |
| 144   | أ- الفارق بين قصة مريم وقصة زكريا من حيث المحادثة وعدمها                          |  |  |  |  |  |
| 1 1 9 | ب- ما معنى توجيه الملائكة الأوامر بالعبادة ؟                                      |  |  |  |  |  |
| 198   | ج- ليس الإنباء بالغيب خاصاً بالأنبياء والمرسلين وإخبار شيخ الإسلام ابــن تيميـــة |  |  |  |  |  |
|       | بأمور قبل أن تقع                                                                  |  |  |  |  |  |
| 197   | د- خاطبت مريم ربها "رب أنى يكون لي ولد" وخاطبها "قال كذلك الله" كيف               |  |  |  |  |  |

|       | كانت هذه المخاطبة ؟!!                                                               |  |  |  |  |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 7.7   | ه- معنى "كن فيكون" و الوجودات الثلاثة                                               |  |  |  |  |
| 7.7   | الفصل الثاني عشر: في قصة عيسى عليه السلام وفيه:                                     |  |  |  |  |
| 7.9   | أ- استعداد الإنسان لتلقى العطاء الإلهى                                              |  |  |  |  |
| ۲۱.   | ب- التعليم لا يتحدد بصورة                                                           |  |  |  |  |
| 715   | ج- العلامة الأولى: نفخ الروح في الصور                                               |  |  |  |  |
| 710   | د- الخوارق متوقفة على الأسباب                                                       |  |  |  |  |
| 717   | <ul> <li>"فیکون طیراً" و الفارق بینه وبین: "فأجعله طیرا"</li> </ul>                 |  |  |  |  |
| 417   | و – العلامة الثانية: إبراء الأكمه والأبرص كيف؟                                      |  |  |  |  |
| 414   | ز - القدرة على الشفاء توجد عند كثير من الناس                                        |  |  |  |  |
| ۲۲.   | ح- العلامة الثالثة: إحياء الموتى                                                    |  |  |  |  |
| 771   | ط- إحياء الموتى وقع لبعض الصحابة                                                    |  |  |  |  |
| 771   | ي – العلامة الرابعة: الإنباء بالغيب                                                 |  |  |  |  |
| 777   | ك- إخبار ابن تيمية بأمور قبل أن تقع ووقعت كما أخبر                                  |  |  |  |  |
| 777   | ل– الفارق بين الأكل و الادخار                                                       |  |  |  |  |
| 777   | م- الإيمان بالله أصالة- وبالمرسلين والكتب تبعاً لأن الإيمان بالمملوكية لله هو واسطة |  |  |  |  |
|       | عقد الإيمان                                                                         |  |  |  |  |
| 777   | ن – هل نسأل: كيف أحس عيسى منهم الكفر                                                |  |  |  |  |
| 777   | س- "من أنصاري إلى الله" النص مكشوف المعنى!! وقضية الإيمان بالله أو لا               |  |  |  |  |
| 779   | ع- عيسى الله مأمور بالجهاد                                                          |  |  |  |  |
| 744   | ف- كيف يكون مكر الله؟                                                               |  |  |  |  |
| 740   | ص- ورافعك إليَّ كيف؟                                                                |  |  |  |  |
| 777   | ق- أتباع محمد ﷺ هم أتباع عيسى على الحقيقة                                           |  |  |  |  |
| 7 5 1 | ر - والله لا يحب الظالمين سلب عموم لا عموم سلب                                      |  |  |  |  |
| 7 5 7 | الْفصل التَّالث عشر: في محاجَّة الذين كفروا وفيه:                                   |  |  |  |  |

| 7 £ 9 | أ- إن مثل عيسى كمثل آدم                                                    |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| 707   | ب- "فلا تكن من الممترين" النهي عن الفعل يقتضي وجود القدرة على فعله لا علمي |
|       | وقوع الفعل وهو بحث مهم جدا                                                 |
| 700   | ج- تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم كيف انحرف السبعض في تفسير   |
|       | النص                                                                       |
| 707   | د- نبتهل بين الابتهال والمباهلة                                            |
| 701   | ه– معنى القصص                                                              |
| ۲٦.   | و - لا اله إلا الله أبلغ في نفي الشريك من ما من اله إلا الله               |
| 771   | ز – استعمال كلمة الوحدانية أسلم وأصبح من كلمة التوحيد                      |
| 775   | ح- من هم المفسدون؟                                                         |
| 775   | ط- دعوة القرآن إلى عالمية الإيمان                                          |
| 077   | ي – "أن لا نعبد إلا الله" معنى العبادة                                     |
| 777   | ك- "و لا نشرك به شيئاً" معنى الشرك                                         |
| 777   | ل- "و لا يتخذ بعضنا بعضاً أرباباً" كيف؟                                    |
| 777   | م- "كان حنيفاً مسلماً" و "وما كان من المشركين" ما الفارق بينهما            |
| 777   | الفصل الرابع عشر: في مكايد أهل الكتاب وفيه:                                |
| 779   | أ- "ودت طائفة لو يضلونكم" ويأس أهل الكتاب                                  |
| YAE   | ب- الفارق بين تلبِسون وتلبِسون بكسر الباء وفتحها                           |
| 7.00  | ج- آمن باش تحليل مهم للكلمة                                                |
| 7.4.7 | د- آخر سموم أهل الكتاب "آمنوا وجه النهار واكفروا آخره"                     |
| 797   | ز – إن الله تلطف بأهل الكتاب لعلهم يعودون إليه                             |
| 795   | ح- العرب في الإنجيل كلاب وفي التوراة رجس                                   |
| 7.1   | ط- "لا خلاق لهم" نافية للجنس                                               |
| ٣٠٢   | ي- "و لا يكلمهم" لا النافية إذا دخلت على المضارع لا تفيد التأبيد           |
| 7.7   | ك- "و لا ينظر اليهم" معنى النظر: تأمل الشيء بالعين لا مطلق الرؤية          |

| ل- "ولهم عذاب أليم" يصدق بلحظة         ٣٠٠           م- يلوون ألسنتهم بالكتاب" وليس: يلوون الكتاب بألسنتهم والفرق بينهما         ٣٠٠           ن- "لتحسبوه من الكتاب" لا لنعلمه أو لنستيقته فإنهم يانسون من ذلك         ٣٠٠           ع- "ما كان لبشر" تدل على نفي الحدث مطلقا         ٣٠١           ف- "عبادا" جمع عبد وتستعمل للمدح والتكريم بخلاف عبيد         ٣١١           ص- العبد والرب متضايفان كالأب والابن         ٣١٧           الفصل الخامس عشر: في أخذ ميثاق النبيين وفيه:         ٣٢٧           أ- العقائد لابعتد بها النسخ و التبديل.         ٣٢٠           ب-احتمال في النص على كيفية أخذ المبثاق         ٣٢٠           ب-احتمال في النص على كيفية أخذ المبثاق         ٣٢٦           لا يقتضيه النص بل هو ﷺ واحد مما ينطيق عليه النص         ٣٢٦           ه- "السموات والأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع والأرض بالإفراد         ٣٣٦           و-"لا نفرق بين أحد منهم" والفارق بين: لا نفرق و لا يفرق         ٣٤٠ أصيل فارجع إليه           ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ٣٣٦           ع-"والله لا يبدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ٣٤٠ أسيل فارجع إليه           ي-"لا الذين تابوان" قباني أنا الغفور الرحيم"         ٢٤٠ ألى النفور الرحيم"           ي-"الا الذين تابوان" الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني قله در هم         ١٤٠٠           ه- الفاصادر         ١١٠٠           المصادر         ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>ブープ Тасине о กบ</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٣٠٥ | ل- "ولهم عذاب أليم" يصدق بلحظة                                               |
| و التحسير و مل العداب و العدد و السيد البيان بيا يستود من العدار على العدر المن العدار المن العدر على العدر المن العدر المن العدر الله على الفي الفير المنافيات كالأب و الابن العدر و التكريم بخلاف عبيد العمال الغامس عشر: في أخذ ميثاق النبيين وفيه:           العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.         اب العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.           اسموال في النص على كيفية أخذ الميثاق         ١٣٢٧           عجلم يستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية         ١٣٢٦           د-"قمن تولى بعد ذلك" تحمل روحا استعلائية عظيمة وتخصيصها بنبينا محمد ﷺ         ١٣٢٦           ه-"السموات و الأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع و الأرض بالإقراد و ١٣٣٣ و -"لا نفرق بين أحد منهم" و الفارق بين: لا نفرق و لا يفرق         ١٣٣٣           و-"لا نفرق بين أحد منهم" و الفارق بين: لا نفرق و لا يفرق         ١٣٣٣           ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ١٤٦٣           على عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ١٤٦٣           ين عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ١٤٦٣           ل-"آن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هــو         ١٤٦٤           ل-"آن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هــو         ١٤٦٥           م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         ١٤٠٤           المصادر         ١٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٣٠٦ | م- يلوون ألسنتهم بالكتاب" وليس: يلوون الكتاب بالسنتهم والفرق بينهما          |
| ع مد ين بيشر لين على لمي المستعدد والتكريم بخلاف عبيد العبد والرب متضايفان كالأب و الاين الفصل الخامس عشر: في أخذ ميثاق النبيين وفيه:  أ- العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.  ب-احتمال في النص على كيفية أخذ الميثاق النبيين وفيه:  ب-احتمال في النص على كيفية أخذ الميثاق العبدال الإسلام في العبدال المعالم العبدال العبدال العبدال المعالم العبدال الذي جاءني له درهم وبين الذي جاءني فله درهم المصادر المصادر المصادر المصادر العبدال المصادر العبدال المصادر العبدال العبدال المسادر العبدال العبدال العبدال العبدال المسادر العبدال ال | ۳.٧ | ن- "لتحسبوه من الكتاب" لا لنعلمه أو لنستيقنه فإنهم يائسون من ذلك             |
| ٣١٧       ص - العبد و الرب متضايفان كالأب و الابن         الفصل الخامس عشر: في أخذ ميثاق النبيين وفيه:       ١٣٢٧         أ - العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.       ١٣٢٧         ٣٠٠ ب- احتمال في النص على كيفية أخذ الميثاق       ١٣٢٥         ٣٠٠ يستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية       ٢٢٦         ٢٠٠ قلى بعد ذلك" تحمل روحا استعلائية عظيمة و تخصيصها بنبينا محمــد ﷺ       ٣٢٦         ٨٠٠ "السموات و الأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع و الأرض بالإفراد       ٣٣٦         و - "لا نفرق بين أحد منهم" و الفارق بين: لا نفرق و لا يفرق       ٣٣٦         خ - "والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا       ٣٣٦         ح - "والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا       ٢٣٨         ي - "لا يخفف عنهم العذاب" لا تتفي أصل الخفة ومثلها: "و لا هم ينظرون"       ٢٤٦         ي - "لا الذين تابوا" "قإني أنا الغفور الرحيم"       ٢٤٦         ل - "لن نقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هــو       ٢٤٦         م - الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم       ٢٤٨         م - الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم       ٢٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٣٠٩ | ع- "ما كان لبشر" تدل على نفي الحدث مطلقاً                                    |
| وراد المعلى الخامس عشر: في أخذ ميثاق النبيين وفيه:       ١- العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.         ١- العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.       ١ ١٩٣٣         ٢٠٥ بستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية       ١٠٠٥         ٢٠٦ ج-لم يستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية       ١٠٠٠         ٢٠٦ عني العرب كلمة فاسق مع أنها عربية       ١٠٠٠         ٢٠٦ لا يقتضيه النص بل هو ﷺ واحد مما ينطبق عليه النص       ١٠٠٠         ٨- "السموات و الأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع والأرض بالإفراد       ١٩٠٧         ٢٠٠ و-"لا نفرق بين أحد منهم" و الفارق بين: لا نفرق و لا يفرق       ١٣٣٣         ٢٠٠ إلا نفرة بين أحد منهم" والفارق بين: عبر الإسلام دينا" وهو بحث أصيل فارجع اليه       ١٣٣٣         ٢٠٠ ط-"أن عليهم لعنة الش" خبر لا إنشاء       ١٤٠ عليه منظرون"         ٢٠٠ إلا الذين تابوا" قإني أنا الغفور الرحيم"       ١٤٠ عليه وهـو كالأدميين الخ وهـو       ١٤٠ كال أي يسانده الفقه بخلاف الأراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم       ١٤٠ عليم         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم       ١٤٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 711 | ف- "عباداً" جمع عبد وتستعمل للمدح والتكريم بخلاف عبيد                        |
| أ- العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.  - احتمال في النص على كيفية أخذ الميثاق  - احتمال في النص على كيفية أخذ الميثاق  - لم يستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية  - لم يستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية  - قصن تولى بعد ذلك" تحمل روحا استعلائية عظيمة وتخصيصها بنبينا محمد لله لا يقتضيه النص بل هو لله واحد مما ينطبق عليه النص  - "السموات والأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع والأرض بالإفراد الم الله والله    | 717 | ص- العبد و الرب متضايفان كالأب و الابن                                       |
| <ul> <li>٣٢١ ( العداد ( العبد ) النص على كيفية أخذ الميثاق</li> <li>٣٦٠ ( العرب كلمة فاسق مع أنها عربية</li> <li>٢٦٠ ( العرب العرب كلمة فاسق مع أنها عربية</li> <li>٣٦٠ ( العيد الك " تحمل روحا استعلائية عظيمة وتخصيصها بنبينا محمد</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 717 | الفصل الخامس عشر: في أخذ ميثاق النبيين وفيه:                                 |
| <ul> <li>٣٦٥ ميستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية</li> <li>د-"قمن تولى بعد ذلك" تحمل روحا استعلائية عظيمة وتخصيصها بنبينا محمــد ﷺ</li> <li>لا يقتضيه النص بل هو ﷺ واحد مما ينطبق عليه النص</li> <li>ه- "السموات والأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع والأرض بالإفراد</li> <li>٣٣٦ و-"لا نفرق بين أحد منهم" والفارق بين: لا نفرق و لا يفرق</li> <li>٣٣٦ ز-معنى الإسلام في "ومن يبتغ غير الإسلام دينا"و هو بحث أصيل فارجع إليه</li> <li>٣٣٨ ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا</li> <li>ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء</li> <li>٣٣٦ ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا نتفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"</li> <li>٢٤٦ ي-"إلا الذين تابوا" "قإني أنا الغفور الرحيم"</li> <li>٢٤٦ ل-"لن نقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هــو</li> <li>٢٤٥ رأي يسانده الفقه بخلاف الأراء الأخرى فقد نبت عن النص</li> <li>م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم</li> <li>م- الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 777 | أ- العقائد لايعتد بها النسخ و التبديل.                                       |
| د-"قمن تولى بعد ذلك" تحمل روحا استعلائية عظيمة وتخصيصها بنبينا محمد لله يقتضيه النص بل هو هر واحد مما ينطبق عليه النص ه- "السموات والأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع والأرض بالإفراد ٢٣٩ و-"لا نفرق بين أحد منهم" والفارق بين: لا نفرق و لا يفرق ز-معنى الإسلام في "ومن يبتغ غير الإسلام دينا"و هو بحث أصيل فارجع إليه ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء ع-"لا يخفف عنهم العذاب" لا تتفي أصل الخفة ومثلها: "ولا هم ينظرون" ٤٦٣ ك-"إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم" ل-"لن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو رأي يسانده الفقه بخلاف الأراء الأخرى فقد نبت عن النص م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 475 | ب-احتمال في النص على كيفية أخذ الميثاق                                       |
| لا يقتضيه النص بل هو ﷺ و احد مما ينطبق عليه النص         ه- "السموات و الأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع و الأرض بالإفراد         و-"لا نفرق بين أحد منهم" و الفارق بين: لا نفرق و لا يفرق         ز-معنى الإسلام في "ومن بيتغ غير الإسلام دينا"و هو بحث أصيل فارجع إليه         ح-"و الله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا تتفي أصل الخفة ومثلها: " ولا هم ينظرون"         ك-"إلا الذين تابو ا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ل-"لن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدمبين الخ و هــو         رأي يسانده الفقه بخلاف الأراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 770 | ج-لم يستعمل العرب كلمة فاسق مع أنها عربية                                    |
| ه- "السموات والأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع والأرض بالإفراد         و-"لا نفرق بين أحد منهم" والفارق بين: لا نفرق و لا يفرق         زمعنى الإسلام في "ومن يبتغ غير الإسلام دينا"و هو بحث أصيل فارجع إليه         ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا تتفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"         ك-"إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ل-"أن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو         رأي يسانده الفقه بخلاف الآراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 441 | د-"قمن تولى بعد ذلك" تحمل روحا استعلائية عظيمة وتخصيصها بنبينا محمد ﷺ        |
| و - "لا نفرق بين أحد منهم" و الفارق بين: لا نفرق و لا يفرق         زمعنى الإسلام في "ومن يبتغ غير الإسلام دينا"و هو بحث أصيل فارجع إليه         ح - "و الله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ط - "أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ي - "لا يخفف عنهم العذاب" لا تتفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"         ك - "إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ل - "أن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هــو         ر أي يسانده الفقه بخلاف الآراء الأخرى فقد نبت عن النص         م - الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | لا يقتضيه النص بل هو ﷺ واحد مما ينطبق عليه النص                              |
| رمعنى الإسلام في "ومن يبتغ غير الإسلام دينا"وهو بحث أصيل فارجع إليه         ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا تنفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"         ك-"إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ل-"لن نقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو         رأي يسانده الفقه بخلاف الآراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 444 | ه- "السموات والأرض" رأيي الخاص في ذكر السموات بالجمع والأرض بالإفراد         |
| ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا         ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا تنفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"         ك-"إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ك-"إلا الذين توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو         رأي يسانده الفقه بخلاف الأراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 777 | و -"لا نفرق بين أحد منهم" والفارق بين: لا نفرق ولا يفرق                      |
| ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء         ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا تتفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"         ك-"إلا الذين تابو ا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ك-"الا الذين تابو ا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ل-"لن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو 100 رأي يسانده الفقه بخلاف الآراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 777 | ز -معنى الإسلام في "ومن يبتغ غير الإسلام دينا وهو بحث أصيل فارجع إليه        |
| ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا تتفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"         ك-"إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ك-"إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ل-"لن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو و ٣٤٥         رأي يسانده الفقه بخلاف الآراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۳۳۸ | ح-"والله لا يهدي القوم الظالمين" تحليل مفيد جدا                              |
| ش-"إلا الذين تابوا" "فإني أنا الغفور الرحيم"         ل-"لن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو و ٣٤٥         رأي يسانده الفقه بخلاف الآراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 779 | ط-"أن عليهم لعنة الله" خبر لا إنشاء                                          |
| ل-"لن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هـو         رأي بسانده الفقه بخلاف الآراء الأخرى فقد نبت عن النص         م-الفارق بين: الذي جاءني له در هم وبين الذي جاءني فله در هم         المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 721 | ي-"لا يخفف عنهم العذاب" لا نتفي أصل الخفة ومثلها: " و لا هم ينظرون"          |
| رأي يسانده الفقه بخلاف الأراء الأخرى فقد نبت عن النص<br>م-الفارق بين: الذي جاءني له درهم وبين الذي جاءني فله درهم<br>المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 727 | ك-"إلا الذين تابو ا" "فإني أنا الغفور الرحيم"                                |
| م-الفارق بين: الذي جاءني له درهم وبين الذي جاءني فله درهم الفارق بين: الذي جاءني له درهم وبين الذي الذي جاءني فله درهم المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 750 | ل-"لن تقبل توبتهم" أي كلها فتوبة المرتد لا تسقط عنه حقوق الأدميين الخ و هــو |
| المصادر ١٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | رأي يسانده الفقه بخلاف الأراء الأخرى فقد نبت عن النص                         |
| <b>J</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 757 | م-الفارق بين: الذي جاءني له درهم وبين الذي جاءني فله درهم                    |
| <b>7</b> 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 701 | المصادر                                                                      |
| المحتويات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 700 | المحتويات                                                                    |

طبع بمطبعة هيئة إدارة واستثمار الوقف السني